
Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 96 

Politik Dagang Nabi Muhammad: Visi, 

Komunitas dan Negara 

 
 

Imam Nawawi 

Universitas Syeikh Nawawi Banten 

E-mail: imamnawawi@usnb.ac.id 

 

 

Marsus 

Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta 

E-mail: marsus@staff.uinsaid.ac.id 

 
Abstract: The success of Islam during the lifetime of the Prophet Muhammad (peace be upon him) 

in expanding its territorial influence was not solely the result of military strength, nor of the 

transformation of arid regions into habitable and productive lands, as suggested by some scholars. 

Rather, this success stemmed from the effectiveness of the Prophet Muhammad’s commercial vision 

in safeguarding strategic interests at the level of global trade, with military power functioning 

merely as a supporting factor. This qualitative study employs the historical method with a political 

approach. The theoretical framework draws on social conflict theories as developed by Karl Marx 

and Max Weber. The findings indicate, first, that the Prophet Muhammad possessed a strong 

commercial vision that enabled him to exert significant influence over the surrounding society. 

Second, he successfully mobilized Arab merchant communities and transformed them into Muslim 

merchants as a new social entity. Third, the Prophet Muhammad exercised his authority as the 

leader of the Medinan polity to dispatch military expeditions aimed at securing the commercial 

activities of Medinan entrepreneurs from external threats, particularly those posed by the Byzantine 

Empire. 

 

 

Key Words :  Politics, Trade, Prophet Muhammad. 

 

Abstrak:. Keberhasilan Islam pada masa Nabi Muhammad Saw. dalam memperluas wilayah 

kekuasaannya bukan semata karena kekuatan militernya, atau karena keberhasilan mengubah 

wilayah gersang menjadi layak huni dan produktif, sebagaimana pandangan para peneliti. 

Keberhasilan Islam disebabkan kesuksesan visi dagang Nabi Muhammad Saw. dalam 

mempertahankan kepentingannya di level perdagangan global, dimana kekuatan militer hanya 

faktor pendukung semata. Penelitian kualitatif ini menggunakan metode sejarah, dengan 

pendekatan politik. Teori yang digunakan adalah teori konflik sosial dari Karl Marx dan Max 

Weber. Temuan penelitian menunjukkan; pertama, Nabi Muhammad Saw. memiliki visi dagang 

yang kuat, sehingga mampu mempengaruhi masyarakat di sekitarnya. Kedua, Nabi Muhammad 

Saw. berhasil memobilisir masyarakat pedagang Arab, dan mengubahnya menjadi pedagang 

muslim sebagai entitas sosial baru. Ketiga, Nabi Muhammad Saw. menggunakan otoritasnya 

sebagai pemimpin Negara Madinah untuk mengirim ekspedisi militer yang bertujuan 

mengamankan usaha perdagangan pengusaha Madinah dari segala ancaman kekuatan asing, 

terutama dari Kekaisaran Bizantium. 

 

Kata Kunci : Politik, Dagang, Nabi Muhammad. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
mailto:imamnawawi@usnb.ac.id
mailto:marsus@staff.uinsaid.ac.id


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 97 

Pendahuluan 

 

Pada abad ketujuh Masehi, Islam berkembang dan menyebar dengan sangat 

cepat, melampaui batas-batas geografis Jazirah Arabia dan menjangkau wilayah-

wilayah strategis di Timur Tengah, Asia Barat dan Tengah, Afrika Utara, hingga 

kawasan Mediterania. Dalam rentang waktu yang relatif singkat, umat Islam berhasil 

membangun jaringan kekuasaan yang luas dan terintegrasi. Keberhasilan ekspansi ini 

sering dijelaskan melalui kombinasi beberapa faktor utama, antara lain kekuatan militer 

yang efektif, strategi politik yang adaptif dan cerdik, serta daya dorong ideologis-

keagamaan yang kuat. Namun, reduksi keberhasilan Islam semata-mata pada faktor 

militer atau religius akan mengabaikan konteks ekonomi-politik global yang 

melatarbelakangi runtuhnya dominasi kekuatan-kekuatan lama. 

Philip K. Hitti mencatat bahwa fase penaklukan, ekspansi, dan kolonisasi Islam 

secara sistematis baru dimulai setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw. pada tahun 632 

M, ketika otoritas politik berpindah ke tangan para khalifah ortodoks (al-khulafā’ al-

rāsyidūn), yaitu Abu Bakar, Umar, Utsman, dan Ali. Pada periode inilah Islam tidak 

lagi sekadar komunitas religius, melainkan telah menjelma menjadi kekuatan politik 

yang mampu mengorganisasi wilayah, mengelola sumber daya, dan mengatur relasi 

internasional. Keberhasilan militer Islam, menurut Hitti, tidak dapat dilepaskan dari 

kondisi krisis ekonomi dan politik yang tengah melanda dua kekaisaran besar yang 

saling berkonflik, yakni Kekaisaran Bizantium dan Kekaisaran Persia Sasanian. Perang 

panjang yang melelahkan antara kedua kekuatan ini telah menguras kas negara, 

melemahkan struktur militer, dan memicu kenaikan pajak yang membebani rakyat.1  

Situasi Bizantium pasca-Perang Mu’tah pada tahun 629 M menjadi contoh 

konkret dari krisis tersebut. Setelah berhadapan dengan pasukan Islam yang dikirim 

Nabi Muhammad Saw. dari Madinah, Bizantium mengalami tekanan finansial yang 

semakin berat. Kaisar Heraklius terpaksa menghentikan pemberian subsidi kepada 

suku-suku Syiria-Arab yang selama ini berfungsi sebagai buffer zone dan pasukan 

pendukung di wilayah sekitar Laut Mati serta sepanjang jalur strategis Madinah–

Ghazzah. Kebijakan ini berdampak langsung pada melemahnya loyalitas suku-suku 

Arab tersebut terhadap Bizantium. Pada saat yang sama, pasukan Islam justru banyak 

direkrut dari kalangan suku-suku Badui pedalaman yang secara ekonomi relatif miskin 

dan terpinggirkan. Bagi kelompok ini, ekspansi Islam menawarkan dua jenis insentif 

sekaligus: insentif spiritual berupa janji surga bagi mereka yang gugur di medan perang, 

dan insentif material berupa akses terhadap tanah-tanah subur dan sumber daya 

ekonomi yang lebih produktif.2 Dengan demikian, ekspansi Islam dapat dipahami 

sebagai respons terhadap ketimpangan ekonomi regional yang telah berlangsung lama. 

 
1 Philip K. Hitti, History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present (Hampshire and 

London: Macmillan Education Ltd, 1970), p. 143-144 
2 Philip K. Hitti, History of the Arabs...., pp. 14-16. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 98 

Pandangan ini tidak sepenuhnya diterima oleh Fairchild Ruggles. Ruggles 

menekankan bahwa keberhasilan penyebaran Islam yang begitu cepat lebih disebabkan 

oleh kemampuan umat Muslim dalam beradaptasi dengan lingkungan alam dan sistem 

produksi. Menurutnya, umat Islam mampu memanfaatkan sistem perairan alami, 

memahami bentang alam yang luas dan beragam, serta mengembangkan produksi 

varietas tanaman yang berlimpah. Melalui adopsi dan pengembangan teknologi irigasi, 

teknik pertanian, dan pengelolaan lanskap, wilayah-wilayah kekuasaan Islam yang 

semula dikenal kering dan tandus—mulai dari Iran hingga Maghrib (Spanyol dan 

Maroko)—berubah menjadi kawasan yang jauh lebih layak huni dan produktif. 

Transformasi ekologis ini, menurut Ruggles, merupakan fondasi material yang 

memungkinkan stabilitas politik dan pertumbuhan ekonomi wilayah Islam awal.3 

Namun demikian, pendekatan Ruggles cenderung mengabaikan dimensi 

geopolitik dari penguasaan bahan mentah dan jalur perdagangan utama. Jeanna Lee 

menegaskan bahwa penguasaan terhadap bahan mentah strategis—seperti sutra, 

rempah-rempah, logam mulia, dan produk agrikultur unggulan—dapat menjadikan 

suatu bangsa atau negara sebagai aktor dominan dalam jaringan global di sekitarnya, 

baik dalam bidang ekonomi, diplomasi, maupun politik. Dalam konteks Eurasia kuno, 

kendali kebudayaan dan ekonomi global dipegang oleh dua kekuatan besar, yaitu 

Kekaisaran Bizantium di Barat dan Kekaisaran Tiongkok (Dinasti Han dan penerusnya) 

di Timur. Hubungan antara dua kekaisaran ini berlangsung sangat lama, sejak sekitar 

130 SM hingga jatuhnya Konstantinopel pada 1453 M, terutama melalui perdagangan 

lintas Jalur Sutra.4  

Sejarah Jalur Sutra sendiri bersifat sangat dinamis dan penuh konflik. 

Persaingan antar-kekaisaran untuk menguasai bahan mentah strategis dan jalur 

distribusi kerap berujung pada perang, embargo, hingga praktik spionase industri lintas 

negara. Dalam konteks inilah, perdagangan dan konflik menjadi dua sisi mata uang 

yang tidak terpisahkan. Jack Hirshleifer secara tajam menyatakan bahwa terdapat dua 

cara utama manusia untuk bertahan hidup: melalui produksi dan pertukaran (production 

and exchange), atau melalui predasi dan konflik (predation and conflict).5 Seperti 

halnya Bizantium dan Tiongkok, Muslim Arab juga menempuh kedua cara tersebut 

secara bersamaan. 

Sejak abad ketujuh hingga sekitar abad ketiga belas, Muslim Arab dan Persia 

aktif melakukan perjalanan dan perdagangan ke Kekaisaran Tiongkok, baik melalui 

jalur darat Jalur Sutra maupun jalur laut Samudra Hindia. Para pedagang, pelancong, 

dan utusan Muslim memainkan peran sentral dalam perdagangan internasional dan 

 
3 D. Fairchild Ruggles, Islamicate Environments: Water, Land, Plants, and Society 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2025), p. 1-22. 
4 Jeanna Lee, “The Weight of Silk: An Exploratory Account into the Developing Relations 

between Byzantium and China,” History in the Making, Vol. 14, Issue 1, article 4,  (2021), p. 1-25. 
5 Jack Hirshleifer, The Dark Side of the Force: Economic Foundations of Conflict Theory 

(Camrbidge, UK : The Press Syndicate of the University of Cambridge, 2001), p. 1-5. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 99 

turut meramaikan kota-kota besar di Tiongkok. Mereka dikenal sebagai kelompok 

kosmopolitan, berpendidikan, dan memiliki etos niaga yang kuat. Sifat petualang dan 

keterbukaan budaya ini menjadikan komunitas Muslim sebagai unsur asing yang relatif 

dihormati dalam masyarakat Tiongkok. Keberadaan dan aktivitas mereka bahkan 

diabadikan dalam berbagai sumber sejarah Tiongkok.6  

Di sisi lain, bangsa Arab Muslim juga menjalin hubungan dagang yang intensif 

dengan Kekaisaran Bizantium. Dalam konteks ini, umat Islam tampil sebagai 

“pendatang baru” dalam jaringan perdagangan Mediterania. Angeliki E. Laiou 

mencatat sejumlah kota Bizantium yang menjadi simpul perdagangan penting antara 

Muslim Arab dan Bizantium. Kota-kota seperti Trebizond dan Theodosioupolis 

(Erzurum) berfungsi sebagai penghubung perdagangan antara Bizantium dengan 

wilayah Kaukasia dan Armenia yang telah berada di bawah pengaruh Islam. Attaleia 

menjadi pusat perdagangan maritim yang mempertemukan pedagang Muslim dari 

Siprus dan Syria dengan wilayah-wilayah seperti Sisilia, Antiokia, dan Aleppo. 

Aktivitas perdagangan ini berlangsung sangat dinamis sejak abad ketujuh hingga kedua 

belas, khususnya pada masa Dinasti Abbasiyah.7  

Dengan demikian, kemunculan Islam pada abad ketujuh tidak dapat dipahami 

secara terisolasi dari arus besar perdagangan dan konflik global yang dimonopoli oleh 

tiga kekaisaran utama kala itu: Bizantium, Persia, dan Tiongkok. Sebagai aktor baru, 

umat Islam tidak hanya menjadi penonton, tetapi turut mewarnai dan membentuk ulang 

dinamika perdagangan internasional. Para pengusaha Muslim awal menunjukkan 

kemampuan adaptasi yang tinggi terhadap sistem ekonomi global, sekaligus 

memanfaatkan celah-celah politik akibat melemahnya kekuatan-kekuatan lama. 

Pada periode nubuwah dan risalah (610–632 M), Nabi Muhammad Saw. 

memainkan peran kunci dalam proses ini. Beliau tidak hanya memobilisasi massa atas 

dasar iman, tetapi juga membentuk komunitas pedagang Muslim yang solid, beretika, 

dan saling melindungi. Lebih dari itu, Nabi Muhammad Saw. mendirikan sebuah 

negara berdaulat di Madinah yang berfungsi sebagai instrumen politik untuk 

melindungi kepentingan ekonomi umat. Negara Madinah menjadi basis institusional 

bagi pengamanan jalur perdagangan, perlindungan kafilah, dan pengelolaan konflik 

dengan kekuatan eksternal. 

Penelitian ini akan mengeksplorasi perdagangan dan konflik sebagai dua 

strategi utama umat Muslim untuk bertahan hidup dan berkembang pada paruh pertama 

abad ketujuh. Fokus utama penelitian adalah menjawab bagaimana visi kenabian Nabi 

Muhammad Saw. tentang perdagangan, pembentukan komunitas pedagang Muslim, 

 
6 Aditya Pratama Widodo, “In the Middle Kingdom: A Historical Survey on the Arabs and 

Persians’ Ventures in China, 600s–1300s,” IIUM: Journal of Religion and Civilisational Studies, Vol. 
7, Issue 1 (2024), p. 4-20. 

7 Koray Durak, “The economy of Melitene/Malatya and its role in the Byzantine-Islamic 
trade (seventh to elevent centuries),” Byzantinische Zeitschrift, Vol. 115, Issue 3 (2022), p. 829-874. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 100 

dan pendirian negara independen baru berperan sebagai fondasi politik-ekonomi yang 

memungkinkan Islam bertahan, berkembang, dan akhirnya tampil sebagai kekuatan 

global baru.  

 

 

Metode Penelitian 

 

Penelitian kualitatif ini menggunakan metode sejarah sebagai kerangka utama 

untuk mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam politik dagang Nabi 

Muhammad Saw. dan para sahabat ra., yang berpijak pada visi kenabian dan realitas 

sosio-politik abad ketujuh Masehi. Metode sejarah dipilih karena memungkinkan 

peneliti menelusuri peristiwa, aktor, struktur, serta dinamika ekonomi-politik secara 

kronologis dan kontekstual. Dengan pendekatan ini, politik dagang Nabi Muhammad 

Saw. tidak dipahami sebagai kebijakan yang lahir secara ahistoris, melainkan sebagai 

respons strategis terhadap kondisi perdagangan regional, relasi kekuasaan 

antarwilayah, serta tekanan politik dan ekonomi yang dihadapi komunitas Muslim 

awal. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan politik 

sebagaimana dikemukakan oleh Herbert Victor Wiseman.8 Pendekatan ini memandang 

aktivitas ekonomi, termasuk perdagangan, sebagai bagian integral dari praktik 

kekuasaan, pembentukan negara, dan pengelolaan keamanan. Melalui pendekatan 

politik, visi dagang Nabi Muhammad Saw. dianalisis sebagai fondasi bagi 

pembentukan komunitas pedagang Muslim di Madinah yang tidak hanya berfungsi 

sebagai pelaku ekonomi, tetapi juga sebagai aktor politik. Para pedagang Muslim 

Madinah terlibat aktif dalam proses pengumpulan informasi strategis, pemetaan jalur 

perdagangan, serta deteksi dini terhadap ancaman yang berkaitan dengan kedaulatan 

dan keamanan Negara Madinah. Dengan demikian, perdagangan tidak berdiri terpisah 

dari politik, melainkan menjadi instrumen penting dalam konsolidasi kekuasaan dan 

pertahanan negara. 

Pendekatan politik ini juga digunakan untuk menjelaskan kebijakan Negara 

Madinah dalam mengutus ekspedisi militer guna melindungi kafilah dagang Muslim 

ketika melakukan aktivitas niaga di luar wilayah Madinah. Ekspedisi tersebut tidak 

semata-mata dimaksudkan sebagai agresi militer, melainkan sebagai upaya proteksi 

terhadap hak ekonomi warga negara dan penegakan kedaulatan politik. Dalam konteks 

ini, politik dagang Nabi Muhammad Saw. menunjukkan keterpaduan antara visi 

ekonomi, strategi politik, dan kebijakan keamanan, yang seluruhnya berakar pada 

prinsip kenabian tentang keadilan dan perlindungan terhadap komunitas. 

 
8 Herbert Victor Wiseman, Political Systems: Some Sociological Approaches (London: 

Routledge, 2024), 21-30. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 101 

Secara teoretis, penelitian ini menggunakan dua teori konflik sosial sebagai 

pisau analisis, yakni teori konflik sosial Karl Marx dan teori konflik sosial Max Weber. 

Teori konflik sosial Karl Marx digunakan untuk memahami dinamika ketimpangan 

ekonomi dan relasi kekuasaan yang melatarbelakangi konflik antara komunitas 

pedagang Muslim Madinah dan kekuatan politik-ekonomi di sekitarnya. Dalam 

pandangan Marx, masyarakat senantiasa berada dalam kondisi konflik karena adanya 

persaingan atas sumber daya yang terbatas, seperti kekayaan, kekuasaan, dan prestise. 

Ketimpangan struktural antara kelompok yang berkuasa dan kelompok yang dikuasai 

melahirkan eksploitasi ekonomi, yang pada gilirannya memicu konflik dan perubahan 

sosial.9 

Dalam konteks sejarah Nabi Muhammad Saw., konflik sosial ini tampak jelas 

ketika para pedagang Muslim Madinah mengalami gangguan, intimidasi, dan 

pembatasan akses perdagangan menuju wilayah Syam, yang saat itu berada di bawah 

kekuasaan Kekaisaran Bizantium. Pembatasan ini tidak hanya berdampak pada 

kerugian ekonomi, tetapi juga mencerminkan ketimpangan relasi kekuasaan antara 

komunitas Muslim yang sedang tumbuh dan kekuatan imperium besar yang mengontrol 

jalur perdagangan regional. Dengan menggunakan teori konflik Marxian, konflik 

tersebut dapat dipahami sebagai benturan kepentingan ekonomi antara dua entitas 

politik yang memiliki posisi struktural berbeda dalam sistem perdagangan 

internasional. 

Sementara itu, teori konflik sosial Max Weber digunakan untuk melengkapi 

analisis dengan menekankan dimensi ideologis dan religius dari konflik. Weber 

memandang konflik sosial tidak semata-mata dipicu oleh faktor ekonomi, tetapi juga 

oleh perbedaan visi ideal, nilai, dan keyakinan keagamaan.10 Dalam kerangka ini, 

konflik antara para pedagang Muslim Madinah dan penguasa Bizantium tidak hanya 

bersifat ekonomis atau politis, tetapi juga ideologis-religius. Nabi Muhammad Saw. 

bukan hanya pemimpin politik dan militer, tetapi juga pembawa risalah agama baru 

yang menantang tatanan nilai dan legitimasi kekuasaan lama. 

Aktivitas ekonomi dan politik Nabi Muhammad Saw. tidak dapat dipisahkan 

dari keyakinan religius yang melandasinya. Peperangan antara pasukan Madinah dan 

pasukan Bizantium tidak sekadar dipahami sebagai upaya mempertahankan 

kepentingan ekonomi dan kedaulatan politik, tetapi juga sebagai manifestasi konflik 

ideologis yang dalam terminologi Islam dipahami sebagai jihad fī sabīlillāh. Dengan 

memadukan teori konflik Karl Marx dan Max Weber, penelitian ini berupaya 

menghadirkan analisis yang komprehensif, yang mampu menjelaskan politik dagang 

 
9 İdris Güçlü, “Karl Marx and Ralf Dahrendorf: A comparative perspective on class 

formation and conflict,” Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, Vol. 9, 
Issue2  (2014), p. 151-168. 

10 Winston Davis, “Max Weber on Religion and Political Responsibility,” Religion, Vol. 29, 
Issue 1 (1999), p. 29-60. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 102 

Nabi Muhammad Saw. sebagai fenomena historis yang kompleks, multidimensional, 

dan sarat dengan makna ekonomi, politik, serta religius. 

 

Pembahasan  

Visi Dagang Nabi Muhammad Saw 

Visi bisnis Nabi Muhammad Saw. dan para sahabatnya berakar pada gagasan 

perdagangan yang beretika, berintegritas, menjaga amanah, serta bertanggung jawab 

secara sosial. Perdagangan dalam perspektif Islam tidak semata-mata dipahami sebagai 

aktivitas ekonomi untuk akumulasi keuntungan material, melainkan sebagai bagian dari 

praktik moral dan ibadah sosial yang memiliki implikasi langsung terhadap keadilan 

dan kesejahteraan masyarakat. Nilai-nilai utama yang membentuk etos komersial Islam 

meliputi kejujuran (ṣidq), keadilan (‘adl), pemenuhan akad (wafā’ al-‘uqūd), larangan 

penipuan (gharar dan tadlīs), serta penekanan pada kemaslahatan umum (maṣlaḥah). 

Nilai-nilai ini tidak berhenti pada tataran normatif-teologis, tetapi diterapkan secara 

aktif dan konkret dalam praktik pasar, jaringan perdagangan, dan relasi bisnis lintas 

wilayah. 

Dampak sosial-ekonomi dari praktik perdagangan di bawah bimbingan Nabi 

Muhammad Saw. terlihat pada terbentuknya sistem pasar yang relatif adil, terbuka, dan 

berorientasi pada kepentingan publik. Praktik monopoli dilarang, eksploitasi ekonomi 

ditekan, dan distribusi kekayaan diupayakan agar tidak terpusat pada segelintir elite. 

Prinsip kedermawanan institusional melalui zakat, infak, dan sedekah berfungsi sebagai 

mekanisme korektif atas ketimpangan ekonomi. Keberhasilan visi tersebut tercermin 

dalam perilaku bisnis para sahabat utama, seperti Abu Bakar al-Ṣiddīq, Utsman bin 

‘Affan, dan Abdurrahman bin ‘Auf, yang mampu menyeimbangkan antara pencapaian 

kekayaan pribadi dan komitmen kuat terhadap etika Islam. Kekayaan tidak diposisikan 

sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai sarana untuk memperkuat solidaritas sosial dan 

kemaslahatan umat.11  

Perdagangan beretika yang dikembangkan Nabi Muhammad Saw. dan para 

sahabatnya sekaligus dapat dibaca sebagai respons kritis terhadap krisis etis 

perdagangan global pada masa itu. Salah satu aspek paling problematik dari sistem 

ekonomi global pra-Islam adalah perbudakan. Sejak awal abad keempat, terutama 

setelah etos Kristen mulai memengaruhi hukum Kekaisaran Romawi, praktik 

perbudakan justru mengalami institusionalisasi yang semakin mapan. Setelah 

pembagian Kekaisaran Romawi menjadi bagian Barat dan Timur pada tahun 395 M, 

dan terlebih setelah runtuhnya Kekaisaran Romawi Barat pada abad kelima, Kekaisaran 

Romawi Timur (Bizantium) mempertahankan klasifikasi sosial yang tegas antara 

manusia merdeka dan manusia budak. Status budak dilembagakan dalam hukum, 

 
11 Mufti Mohammad Talha Azhar, “Prophet (SAW) and Sahaba's Business Life,” 

Contemporary Journal of Social Science Review, Vol. 3, Issue 2 (2025), p. 89-105. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 103 

ekonomi, dan struktur sosial, sehingga menjadi bagian integral dari sistem produksi dan 

perdagangan. 

Pada abad ketujuh dan kedelapan, ekspansi kekuasaan Arab-Muslim membawa 

perubahan signifikan pada wilayah-wilayah luas, termasuk Semenanjung Iberia, Afrika 

Utara, sebagian besar wilayah Bizantium di Timur Dekat, serta seluruh kawasan bekas 

Kekaisaran Sasanian Persia. Sejak periode inilah, sistem perbudakan mengalami 

transformasi penting, meskipun sebagian sejarawan mencatat adanya kesinambungan 

tertentu dalam praktiknya.12 Namun demikian, perubahan mendasar terletak pada 

kerangka normatif dan hukum yang dibangun Islam dalam memandang manusia dan 

relasi ekonomi. 

Ketika Islam muncul pada abad ketujuh, perbudakan merupakan fenomena 

global yang tidak hanya ditemukan di Romawi dan Bizantium, tetapi juga dalam 

jaringan perdagangan yang dikuasai bangsa Yunani serta kerajaan-kerajaan Yahudi, 

seperti Kerajaan Himyar di Yaman. Dalam tradisi keagamaan Kristen dan Yahudi, 

perbudakan tidak pernah secara eksplisit dikutuk sebagai sistem yang bertentangan 

dengan prinsip moral. Islam, sebaliknya, menghadirkan perspektif yang berbeda secara 

gradual dan struktural. Islam memerintahkan para jenderal militer untuk memberikan 

pilihan kepada tawanan perang, yakni dibebaskan secara cuma-cuma atau ditebus 

sebagai jalan menuju kebebasan, bukan dijadikan komoditas ekonomi semata.13  

Nabi Muhammad Saw. dan para sahabatnya memang tidak menghapus 

perbudakan secara instan, tetapi membangun kerangka hukum dan moral yang secara 

sistematis mendorong penghapusan praktik tersebut. Salah satu instrumen penting 

adalah mukātabah, yaitu perjanjian kontraktual yang memungkinkan budak menebus 

kebebasannya melalui mekanisme kerja dan pembayaran bertahap.14 Pada masa 

kekhalifahan Umar bin Khattab, bahkan mulai dirintis prototipe institusi pembebasan 

budak yang melibatkan negara. Dalam beberapa kasus, biaya pembebasan budak 

diambil dari kas negara (Baitul Mal), sementara dalam kasus lain pembebasan 

dilakukan secara bersyarat dengan kewajiban pengabdian terbatas kepada negara 

Islam.15 Praktik ini menunjukkan adanya orientasi kebijakan publik yang menjadikan 

pembebasan manusia sebagai tujuan etis ekonomi. 

Dalam rangka mewujudkan perdagangan yang adil dan beretika, Nabi 

Muhammad Saw. dan para sahabatnya juga menolak praktik monopoli. Dalam Islam, 

penguasaan pasar yang merugikan masyarakat tidak dibenarkan. Nabi Muhammad 

 
12 Jelle Bruning & Said Reza Huseini, “Slavery in Byzantium and the Medieval Islamicate 

World: Texts and Contexts,” Slavery & Abolition, Vol. 44, Issue 4 (2023), p. 583-592. 
13 Yvonne Ridley, The Rise of the Prophet Muhammad: Don't Shoot the Messenger 

(Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2019), p. 40-44. 
14 Ulrike Mitter, “Unconditional Manumission of Slaves in EARLY ISLAMIC LAW: a Ḥadīth 

Analysis,” Der Islam, Vol. 78, Issue 1 2001), p. 35-72. 
, عنه الله رضي الإدارية وسياسته الخطاب بن عمر شخصية في الواردة المرويات في نقدية دراسة , عيسى آل محسن بن السلام عبد  15

 م ٢٠٠٢ - هـ ١٤٢٣ الأولى،: الطبعة, السعودية ،, المنورة بالمدينة الإسلامية الجامعة - دكتوراه رسالة

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 104 

Saw. secara tegas melarang penimbunan barang dan pengendalian suplai demi 

keuntungan sepihak. Larangan ini tercermin dalam puluhan hadis yang diriwayatkan 

dalam berbagai kitab hadis utama, seperti Shahih Bukhari, Muslim, Abu Dawud, 

Tirmidzi, Ibnu Majah, Musnad Ahmad, dan Sunan al-Darimi. Hadis-hadis tersebut 

mengajarkan bahwa harta yang telah ditunaikan zakatnya tidak termasuk harta yang 

ditimbun (kanz), melarang transaksi di atas transaksi orang lain, serta mengharamkan 

penimbunan barang kebutuhan pokok.16 

Larangan monopoli dalam Islam menjadi semakin relevan jika dikaitkan dengan 

realitas ekonomi global pra-Islam. Pada masa itu, Kekaisaran Persia menguasai jalur 

sutra dan memonopoli perdagangan barang-barang dari China menuju Bizantium. 

Akibatnya, harga barang melambung tinggi dan akses perdagangan menjadi sangat 

terbatas. Pajak tinggi yang diberlakukan Persia terhadap barang-barang China yang 

masuk ke wilayah Bizantium memperparah ketimpangan ekonomi dan mempersempit 

ruang persaingan. Upaya Kaisar Bizantium Justinian (527–565 M) untuk membuka 

jalur alternatif melalui Crimea pun gagal, karena resistensi Persia dan pedagang-

pedagangnya. Bahkan, dalam sistem Bizantium sendiri dikenal jabatan Comes 

Commerciorum, pejabat yang memonopoli perdagangan sutra China dan menjadi satu-

satunya pihak yang diberi izin berbisnis lintas kekaisaran.17 

Berbeda secara fundamental dengan praktik tersebut, Islam tidak menganjurkan 

intervensi koersif dalam mekanisme pasar, baik oleh negara maupun individu, selama 

proses jual beli berlangsung secara adil. Penentuan harga diserahkan pada dinamika 

pasar yang sehat, tanpa penimbunan, manipulasi informasi, atau sumpah palsu. Nabi 

Muhammad Saw. menekankan pentingnya kejujuran, keterbukaan, dan saling ridha 

dalam transaksi. Komunitas pedagang Madinah diarahkan untuk menjaga persaingan 

yang wajar dan menghindari praktik ekonomi yang merugikan pihak lain melalui 

monopoli atau kolusi. Dengan demikian, perdagangan dalam Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai instrumen pembentukan 

tatanan sosial yang adil dan beradab.18  

 

Komunitas Pedagang Madinah  

 

Umat Muslim pada masa Nabi Muhammad Saw. pada dasarnya adalah 

komunitas pedagang. Struktur sosial dan ekonomi masyarakat Arab pra-Islam sangat 

bergantung pada aktivitas niaga, baik perdagangan lokal antar-kabilah maupun 

 
16 Nurhadi, “The Tube Hadis Study About Monopoly In Business Economy,” International 

Journal of Economics, Business and Accounting Research, Vol. 2, Issue 4 (2018), p. 1-17. 
17 Nicolas Oikonomidès, “Silk Trade and Production in Byzantium from the Sixth to the 

Ninth Century: The Seals of Kommerkiarioi,” Dumbarton Oaks Papers, Vol. 40, (1986), p. 33-53. 
18 Muhammad Awais, “10. Understanding Market Structure in Islamic Framework,” in 

Muhammad Awais, Ali Osman Öztürk, Omar Khalid Bhatti, and Nazima Ellahi (eds.), The Islamic 
Economic System: Cultural Context in a Global Economy (London: Routledge, 2024), p. 131-144. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 105 

perdagangan jarak jauh lintas wilayah dan kekaisaran. Kota Makkah, tempat Nabi 

Muhammad Saw. dilahirkan dan diutus sebagai Rasul, merupakan simpul penting jalur 

perdagangan internasional yang menghubungkan Yaman di selatan dengan Syam dan 

wilayah Bizantium di utara. Dalam konteks inilah Islam lahir dan berkembang, bukan 

di tengah masyarakat agraris atau birokratis, melainkan dalam kultur niaga yang 

dinamis. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika Nabi Muhammad Saw. dan para 

sahabat utamanya memiliki pengalaman luas dalam dunia perdagangan dan 

menjalankan bisnis berskala global. 

Nabi Muhammad Saw. sendiri sebelum diangkat menjadi Rasul telah dikenal 

sebagai pedagang yang jujur dan terpercaya (al-Amīn). Demikian pula para sahabat 

terdekatnya, yang mayoritas berasal dari kalangan pedagang. Salah satu figur paling 

menonjol dalam hal ini adalah Abu Bakar as-Ṣiddīq. Ketika Nabi Muhammad Saw. 

menerima wahyu pertama pada tahun 610 M, Abu Bakar telah mapan secara ekonomi 

dan memiliki kekayaan sekitar 40.000 dirham. Angka ini menunjukkan bahwa Abu 

Bakar bukan sekadar pedagang kecil, melainkan pelaku bisnis yang sukses dan 

memiliki modal besar dalam jaringan perdagangan Arab. 

Namun, setelah memeluk Islam, orientasi ekonomi Abu Bakar mengalami 

transformasi signifikan. Kekayaannya tidak lagi dipandang sebagai tujuan akhir, 

melainkan sebagai sarana perjuangan moral dan kemanusiaan. Ia menggunakan 

sebagian besar hartanya untuk memerdekakan budak-budak yang disiksa karena 

memeluk Islam, seperti Bilal bin Rabah. Akibatnya, ketika Abu Bakar melakukan 

hijrah bersama Nabi Muhammad Saw. ke Madinah, harta yang tersisa hanya sekitar 

5.000 dirham. Pengorbanan ini menunjukkan bahwa dalam etos bisnis Islam awal, 

kepemilikan modal tidak boleh dilepaskan dari tanggung jawab sosial. 

Meskipun demikian, Abu Bakar tidak meninggalkan dunia perdagangan. Di 

Madinah, ia tetap dikenal sebagai pedagang aktif dan produktif. Nabi Muhammad Saw. 

tidak pernah melarang kecintaan Abu Bakar terhadap aktivitas bisnis, bahkan 

membiarkannya terus berdagang selama tidak bertentangan dengan prinsip etika Islam. 

Fakta ini penting, karena menunjukkan bahwa Islam tidak memusuhi aktivitas 

ekonomi, melainkan mengarahkannya. Bahkan, satu tahun sebelum wafatnya Nabi 

Muhammad Saw. pada tahun 632 M, Abu Bakar masih tercatat melakukan perjalanan 

dagang ke kota Bostra (Arab: Busrā), sebuah kota penting di wilayah Syam.19 

Bostra sendiri merupakan kota strategis di wilayah Semenanjung Arabia yang 

berada di bawah kekuasaan Kekaisaran Bizantium, setelah penaklukan Kerajaan 

Nabataean pada tahun 105/106 M. Bizantium membagi Provinsi Arabia ke dalam tiga 

wilayah administratif utama, yakni Arabia Petraea, Arabia Deserta, dan Arabia Felix. 

Arabia Petraea, yang membentang dari wilayah Syam hingga Teluk ‘Aqaba, memiliki 

peran vital sebagai jalur perdagangan utama dari Hadramaut dan Yaman menuju Syam 

 
 التي  العلمية والحالة والمتاجر والصناعات والعمالات الإدارية التراتيب, الإدريسي الحسني محمد  ابن الكبير عبد  بن الحَي   عَبْد  محمد  19

  .١٤٣١. ةيالثان الطبعة, بيروت – الأرقم  دار, العلمية المنورة المدينة في الإسلامية المدنية تأسيس  عهد  على كانت

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 106 

dan Mesir. Arabia Felix (Yaman) dikenal sebagai pusat produksi dan distribusi 

berbagai komoditas bernilai tinggi seperti rempah-rempah dan wewangian. Sementara 

itu, Arabia Deserta—dengan Bostra sebagai pusatnya—pada awalnya kurang 

mendapatkan perhatian Bizantium, tetapi tetap menjadi simpul penting dalam jaringan 

perdagangan regional.20 Keterlibatan Abu Bakar dalam perdagangan hingga ke wilayah 

Bizantium menunjukkan keterhubungan umat Islam awal dengan ekonomi global. 

Tidak hanya ke Bostra, Abu Bakar juga aktif berdagang ke berbagai pasar di 

Suriah dan Basrah, Irak. Sebelum era Islam, Basrah telah dikenal sebagai pusat 

perdagangan maritim dan darat karena letaknya yang strategis di dekat Teluk Arab. 

Kota ini sebelumnya dikenal dengan nama Tridon atau al-Ubulla, sebuah pelabuhan 

besar yang ramai dikunjungi pedagang dari berbagai bangsa dan wilayah, seperti 

Yaman, Habsyah, dan Hijaz.21 Abu Bakar dikenal sebagai pedagang kain yang sukses, 

melakukan transaksi lintas wilayah dengan nilai ribuan dirham, sekaligus menunjukkan 

tingkat kepercayaan yang tinggi dari mitra-mitra dagangnya. 

Salah satu episode paling terkenal dalam kehidupan ekonomi Abu Bakar adalah 

peristiwa musim paceklik di Madinah. Ketika itu, Abu Bakar baru kembali dari 

perjalanan dagang di Syam dengan membawa seribu unta penuh muatan barang. Situasi 

krisis membuat banyak pedagang Madinah berusaha membeli barang-barang Abu 

Bakar dengan harga tinggi untuk ditimbun atau dijual kembali demi keuntungan besar. 

Namun, Abu Bakar menolak seluruh tawaran tersebut. Ia justru memilih membagikan 

seluruh barang dagangannya—termasuk unta-untanya—kepada kaum miskin dan 

mereka yang terdampak krisis.22 Tindakan ini mencerminkan puncak integrasi antara 

etika, spiritualitas, dan praktik ekonomi dalam Islam. Usaha dagang Abu Bakar terus 

berlangsung hingga ia diangkat menjadi Khalifah, bahkan pada masa awal 

kekhalifahannya ia belum menerima gaji dari negara.23 

Selain Abu Bakar, figur penting dalam sejarah perdagangan Islam awal adalah 

Khadijah binti Khuwailid, Ummul Mukminin sekaligus istri Nabi Muhammad Saw. 

Khadijah dikenal sebagai pengusaha perempuan yang kaya raya dan memiliki jaringan 

perdagangan luas hingga ke Syam. Ia mengelola usahanya dengan sistem mudhārabah, 

yakni kerja sama antara pemilik modal dan pengelola usaha dengan pembagian 

keuntungan yang disepakati. Khadijah mempekerjakan banyak pegawai laki-laki dan 

dikenal adil serta profesional dalam membagi keuntungan. 

 
20 Ataullah Bogdan Kopanski, “The Nazarean Legacy: Religious Conflict in Pre-Islamic Arabia 

as Seen through Crew-Roman Eyes,” American Journal of Islam and Society, Vol. 15, Issue 2 (1998), 
p. 1-24. 

 2006, مكتبة الآداب للطباعة والنشر والتوزيع: القاهرة, (والثقافة والسياسة التاريخ) الوشاحين ذات البصرة, السيد  محمد  سيد  21
22 Kalsoom Paracha and Iqra Arif,  “An Overview of the Islamic Trade System and its Various 

Types,” Annals of Social Sciences and Perspective, Vol. 6, Issue 2 (2025), p. 129-147. 
23 Baker Ahmad Alserhan, The Principles of Islamic Marketing (New York: Routledge, 2017), 

p. 50-55. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 107 

Dalam salah satu ekspedisi dagang, Khadijah mempercayakan Nabi 

Muhammad Saw. untuk memimpin perjalanan ke Bostra, ditemani oleh Maysarah, 

salah satu pelayan Khadijah. Sebelum keberangkatan, Khadijah menjanjikan imbalan 

yang lebih besar daripada yang biasa ia berikan kepada para pedagang Quraisy lainnya. 

Nabi Muhammad Saw. menerima tawaran tersebut dan menjalankan misi dagang 

dengan penuh integritas. Di Bostra, beliau berhasil menjual barang-barang dari Makkah 

dan membeli komoditas baru dengan keuntungan yang signifikan. Sepulang ke 

Makkah, keuntungan yang diperoleh jauh melampaui ekspedisi dagang sebelumnya, 

sehingga Khadijah pun melipatgandakan upah beliau.24 Kisah ini tidak hanya 

menegaskan kapasitas Nabi Muhammad Saw. sebagai pedagang ulung, tetapi juga 

memperlihatkan praktik bisnis yang berbasis kepercayaan dan profesionalisme. 

Sahabat lain yang tak kalah penting adalah Umar bin Khattab. Sebelum dan 

sesudah memeluk Islam, Umar tetap menjalankan profesinya sebagai pedagang. 

Bahkan setelah hijrah, ia masih berdagang hingga kemudian diangkat menjadi pejabat 

negara dan memperoleh gaji resmi. Setelah menerima gaji, Umar memilih 

meninggalkan dunia perdagangan untuk menghindari konflik kepentingan.25 Namun, 

tradisi niaga tetap berlanjut dalam keluarganya. Kedua putranya, Abdullah dan 

Ubaidillah, tetap menjalankan usaha dagang meskipun ayah mereka menjabat sebagai 

Khalifah. 

Salah satu peristiwa penting yang menggambarkan ketegasan etika ekonomi 

Umar bin Khattab adalah konflik antara dirinya dengan kedua putranya. Dikisahkan 

bahwa Gubernur Bashrah, Abu Musa al-Asy’ari, menyerahkan sejumlah dana dari 

Baitul Mal kepada Abdullah dan Ubaidillah untuk dikelola dalam perdagangan. Setelah 

usaha tersebut menghasilkan keuntungan dan zakatnya dikeluarkan, Umar 

memerintahkan agar seluruh sisa keuntungan dikembalikan ke kas negara. Kedua 

putranya merasa keberatan dan mengadu kepada Abu Musa. Abu Musa kemudian 

memutuskan jalan tengah: separuh keuntungan diberikan kepada Abdullah dan 

Ubaidillah sebagai hasil kerja mereka, sementara separuh lainnya diserahkan kepada 

Umar untuk disimpan di Baitul Mal. Kisah ini menegaskan bahwa dalam praktik 

ekonomi Islam awal, tidak ada toleransi terhadap penyalahgunaan fasilitas negara, 

bahkan oleh keluarga penguasa.26 

Dengan demikian, praktik perdagangan Nabi Muhammad Saw. dan para 

sahabatnya menunjukkan bahwa Islam sejak awal berkembang dalam tradisi ekonomi 

yang aktif, global, dan berjejaring luas, namun tetap dikendalikan oleh prinsip etika, 

keadilan, dan tanggung jawab sosial. 

 
24 Benedikt Koehler, Early Islam and the Birth of Capitalism (Maryland: Lexington Books, 

2014), 31. 
25 Shiblī Nuʻmānī, Omar the Great: The Second Caliph of Islam, Volume 2 (Lahore: Sh. M. 

Ashraf, 1962), p. 215. 
26 S. M. Hasanuz Zaman, Trade in Islam: Principles and Practices, (India: Umma Publishing 

House, 1970), p. 26. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 108 

 

Kebijakan Perang Madinah 

 

Setibanya di Madinah, Nabi Muhammad Saw. tidak saja membangun 

komunitas pedagang untuk memperkuat basis ekonomi, tetapi juga menciptakan sebuah 

negara yang berdaulat, madīnah munawwarah. Negara Madinah menjadi modal baru 

untuk memperlancar kepentingan bisnis yang sudah berjalan. Namun, kafilah dagang 

Muslim Madinah mulai mendapat gangguan di Daumatul Jandal. Akhirnya, Nabi 

Muhammad Saw. merespon dengan melakukan serangan ke Daumatul Jandal pada 

bulan Rabi'ul Awwal tahun 5 H. Pertempuran tidak sempat meletus. Bahkan, Nabi 

Muhammad Saw. kembali lagi ke Madinah sebelum tiba di Daumataul Jandal.27 Nabi 

Muhammad Saw. tidak memasuki Daumatul Jandal dan memilih berhenti di pinggiran 

Syam karena tidak ingin menimbulkan kekhawatiran berlebihan dari Kekaisaran 

Bizantium.28  

Sebelum ekspedisi ke Daumatul Jandal dilakukan, Nabi Muhammad Saw. 

menerima informasi bahwa pasukan musuh di Daumatul Jandal tidak hanya 

mengganggu kafilah dagang Arab melainkan juga tengah bersiap menyerang Negara 

Madinah yang berdaulat. Nabi Muhammad Saw. merespon rencana penyerangan 

Negara Madinah dengan menyiapkan pasukan muslim sebanyak 1,000 orang. 

Sepanjang perjalanan menuju Daumatul Jandal, pasukan Muslim menggempur para 

penggembala mereka hingga kocar-kacir. Kabar kedatangan pasukan Muslim sampai 

lebih awal ke telinga orang-orang di Daumatul Jandal, sehingga mereka melarikan diri 

satu hari sebelumnya.29 

Setibanya di Daumatul Jandal, pasukan Muslim  tidak menemukan satu orang 

pun tersisa. Pasukan muslim menyebar untuk memeriksa keadaan. Semua orang 

melapor bahwa mereka tidak berhasil menemukan siapapun, kecuali seorang prajurit 

yang bernama Muhammad bin Maslamah. Ibnu Maslamah berhasil menangkap satu 

orang penduduk Daumatul Jandal, dan dari keterangannya diketahui bahwa penduduk 

kota sudah melarikan diri sejak kemarin sore.30 

Ekspedisi ke Daumatul Jandal dianggap awal inisiasi Nabi Muhammad Saw. 

melakukan kontak militer dengan Kekaisaran Bizantium.31 Nabi Muhammad saw. tidak 

berhadap-hadapan lagi dengan Bizantium sampai 3 tahun ke depan. Perang melawan 

Bizantium baru terjadi pada 8 H., ketika Perang Dzatu Athlah pecah. Dalam perang 

 
27 ʻAlī Muḥammad Muḥammad Ṣallābī, The Noble Life of the Prophet, Volume 3 (Riyad: 

Darussalam, 2005), p. 1464. 
28 Masudul Hasan, History of Islam: Classical period, 571-1258 C.E (Lahore: Islamic 

Publications, 1998), p. 77. 
 185 ص 2000 سنة, الإسلامي المكتب: بيروت , حبان لابن الخلفاء وأخبار النبوية السيرة, حبان ابن 29
 ص  2 ج  1995, الفكر دار: بيروت - دمشق مدينة تاريخ, الواقدي المدني، بالولاء،  الأسلمي  السهمي واقد  بن  عمر  بن  محمد  الله  عبد  أبو 30
327- 

 من سرى," سلم و عليه الله  صلى  الرسول عصر في الشام وبلاد  المدينة دولة بين  العلاقات  " ,الحميد  عبد  مهدي و احمد  شهاب  غزوة 31
 . 269-251 ص 2013 سنة34 العدد  9 المجلد , رأى

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 109 

tersebut, Nabi Muhammad Saw. mengutus Ka’ab bin ‘Umair Al-Ghifari bersama 15 

orang lainnya menuju Dzatu Athlah, wilayah pinggiran Syam. Namun, semua pasukan 

Muslim terbunuh kecuali Ka’ab yang berhasil melarikan diri ke Madinah dengan 

selamat.32  

Kekalahan dalam Perang Dzatu Athlah direspon pada bulan Jumadil Awwal di 

tahun yang sama. Nabi Muhammad Saw. mengirim pasukan Muslim ke wilayah Syam, 

di bawah komando Zaid bin Haritsah, Ja’far bin Abi Thalib, dan Abdullah bin 

Rawahah. Jumlah pasukan Muslim sebesar 3,000 orang. Mereka bermalam di Ma’an 

(Jordan). Sementara pasukan Bizantium berjumlah 100,000 orang, karena mendapat 

dukungan dari suku-suku Arab seperti Lakhm, Judzam, Al-Qain, Bahra’, dan Bali. 

Mereka bermalam di Mab, wilayah Al-Balqa’. Kedua pasukan bertempur di desa 

Masyarif, perbatasan wilayah Al-Balqa’. Pasukan Muslim sempat menyingkir ke desa 

Mu’tah. Perang kembali pecah di desa Mu’tah ini.33  

Perang Mu’tah membawa kerugian besar bagi pihak Muslim, karena tiga 

komandan mereka Zaid, Ja’far dan Abdullah terbunuh. Kekalahan itu memberikan 

tekanan psikologis yang begitu berat bagi umat Muslim. Menurut Ibnu Hibban, pada 

tahun 9 H., satu tahun pasca perang, sahabat Umar bin Khatthab mengagumi kekuatan 

Bizantium dan Persia. Umar pun meminta Nabi Muhammad saw. agar berdoa kepada 

Allah dan memohon supaya umat Muslim diberikan kejayaaan seperti Bizantium dan 

Persia. Nabi Muhammad Saw. menjawab agar Umar tidak perlu berkecil hati melihat 

Persia dan Bizantium sebagai umat yang mendapat kebahagiaan mereka hanya di dunia 

saja. 

Pada bulan Rabi’ul Awwal tahun 9 H., beberapa suku-suku Arab yang 

sebelumnya mendukung Bizantium selama Perang Mu’tah, seperti Bali dan Lakhm, 

datang menghadap Nabi Muhammad saw. di Madinah. Suku Bali mengutus satu orang 

bernama Ruwaifa' bin Tsabit Al-Baliwi. Sementara Suku Lakhm mengutus 10 orang, 

yaitu Hani' bin Habib, Al-Fakih bin Al-Nu'man, Hablah bin Malik, Abu Hind bin Bar, 

Al-Thayyib bin Bar, Tamim bin Aus, Na'im bin Aus, Yazid bin Qais, 'Urwah bin Malik, 

dan Murrah bin Malik. Suku Lakhm menghadiahkan minuman keras (khamr) kepada 

Nabi Muhammad Saw. Nabi Muhammad Saw. menolaknya, tetapi suku Lakhm masih 

memaksa dengan mengatakan agar khamr itu dijual, kemudian uangnya digunakan 

Nabi Muhammad saw. Nabi Muhammad tetap menolak, dan mengatakan bahwa 

sesuatu yang diharamkan memakannya haram pula menjualnya.34 

Negosiasi suku-suku Arab dengan Nabi Muhammad Saw. tidak berhasil. 

Pertempuran melawan Bizantium untuk ketiga kalinya tidak terhindarkan. Menurut Al-

Waqidi, para pedagang muslim yang baru tiba di Madinah dari Syam menyampaikan 

 
 165....,حبان لابن الخلفاء وأخبار النبوية السيرة, حبان ابن 32 32

33 F. E. Peters, Muhammad and the Origins of Islam (Albany, New York: State University of 
New York Press, 1994), p. 231. 

 425 ص  The Writer Operation   2021,الرسول سيرة في السرور مختصر, احمد  جاد  ممدوح 34

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 110 

kabar bahwa Kekaisaran Bizantium sedang mempersiapkan pasukan lebih besar untuk 

menyerang Madinah. Kaisar Heraklius mendanai perang untuk jangka waktu satu tahun 

lamanya, serta mengumpulkan bala bantuan dari suku-suku Arab seperti Lakhm, 

Judzam, Ghassan, dan 'Amilah untuk bersama-sama menggempur Madinah. 

Mendengar pergerakan Bizantium, pada bulan Rajab 9 H., Nabi Muhammad 

Saw. memerintahkan umat muslim mempersiapkan diri untuk kembali berperang. Kali 

ini persiapan harus jauh lebih matang, karena sedang memasuki musim panas. Orang-

orang kaya diperintahkan menyumbangkan harta mereka. Menurut Ibnu Ishaq, Utsman 

bin 'Affan adalah sahabat yang paling banyak dalam menyumbang. Menurut Al-

Waqidi, Abu Bakar as-Shiddiq adalah sahabat yang pertama kali menyumbangkan 

seluruh hartanya sebesar 4.000 dirham. Umar bin Khatthab menyumbangkan separuh 

hartanya. Sedangkan Ustman bin ‘Affan menanggung sepertiga seluruh kebutuhan 

tentara, sehinga sumbangannya menjadi yang terbesar. Total pasukan muslim 

berjumlah 30,000 orang. 

Dalam perjalanan menuju wilayah Tabuk, banyak wilayah yang semula 

dikuasai Bizantium menyerahkan diri dan berdamai. Kota-kota tersebut antara lain 

Aylah, Adzrah, dan Jarba’. Pasukan Muslim menetap di Tabuk selama 10 hari, dan 

kemudian kembali ke Madinah. Saking beratnya beban pengaruh Perang Tabuk 

terhadap psikologi, sebagian umat muslim berkata bahwa tidak akan ada lagi jihad 

setelah Perang Tabuk ini. Namun, ucapan tersebut dibantah oleh Nabi Muhammad Saw. 

dengan menyatakan bahwa jihad akan terus berlanjut hingga nanti Nabi Isa as. turun ke 

dunia. 

Setibanya umat Muslim di Madinah, beberapa suku Arab yang semula 

berafililasi dengan Bizantium memilih masuk Islam dan bergabung dengan pasukan 

Muslim. Ibnu Ishaq menceritakan kisah keberislaman Farwah bin 'Amr bin Al-Nafirah 

dari suku Judzam. Farwah adalah seorang bawahan Bizantium yang tinggal di Ma'an, 

Syam, dan bertanggung jawab mengawasi orang-orang Arab di Ma'an dan sekitarnya. 

Farwah Al-Judzami mengutus seorang utusan menghadap Nabi Muhammad Saw. di 

Madinah, agar mengabarkan bahwa dirinya telah memeluk agama Islam. Untuk 

menunjukkan ketulusannya, Farwah memberikan hadiah kepada Nabi Muhammad 

Saw. berupa Bighal putih. Pihak Bizantium mengetahui peristiwa itu. Farwah pun 

ditangkap dan dipenjarakan. Farwah dibunuh dengan cara disalib. 

Selepas bulan Shafar 10 H., Nabi Muhammad Saw. mempersiapkan pasukan 

Muslim untuk kembali berperang melawan Bizantium di Syam. Nabi Muhammad Saw. 

mengutus Usamah bin Zaid bin Haritsah menuju wilayah Takhum. Nabi Muhammad 

Saw. juga meminta Usamah untuk memasuki wilayah Darum, Palestina. Pada saat yang 

sama, Nabi Muhammad saw. mengirim dua orang utusan lain, yaitu Dahiyah bin 

Khalifah Al-Kalbi dan Suja' bin Wahab al-Asadi. Dahiyah diutus menghadap Kaisar 

Bizantium, Heraclius, sementara Suja' kepada Al-Harits bin Abi Syamr Al-Ghassani, 

penguasa Takhum, bawahan Bizantium. Satu tahun kemudian, sebelum Heraklius dan 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 111 

Harits al-Ghassani masuk Islam, Nabi Muhammad Saw. wafat pada 12 Rabiul Awwal 

11 H. 

 

 

Kesimpulan 

 

Tulisan ini menegaskan bahwa keberhasilan Islam pada masa Nabi Muhammad 

Saw. tidak dapat dipahami secara sempit sebagai akibat kekuatan militer atau 

religiusitas normatif semata. Keberhasilan tersebut merupakan hasil integrasi antara 

visi dagang yang beretika, praktik ekonomi yang berkeadilan, serta kebijakan politik-

militer yang rasional dan strategis. Sejak awal, Nabi Muhammad Saw. dan para sahabat 

membangun sistem perdagangan yang berpijak pada nilai moral seperti kejujuran, 

amanah, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini tidak berhenti pada tataran 

normatif, tetapi diterapkan secara konkret dalam pasar, jaringan niaga lintas wilayah, 

dan relasi ekonomi global. 

Praktik perdagangan Islam awal tampil sebagai kritik struktural terhadap sistem 

ekonomi global pra-Islam yang ditandai oleh monopoli, eksploitasi, dan perbudakan. 

Islam memang tidak menghapus perbudakan secara revolusioner dan instan, tetapi 

membangun kerangka normatif, hukum, dan kebijakan publik yang secara gradual 

mendorong pembebasan manusia dan transformasi relasi produksi. Instrumen seperti 

mukātabah, pembebasan budak melalui Baitul Mal, serta larangan eksploitasi ekonomi 

menunjukkan bahwa orientasi perdagangan Islam melampaui sekadar akumulasi 

kapital dan diarahkan pada tujuan etis serta kemaslahatan sosial. 

Komunitas pedagang Madinah—yang melibatkan Nabi Muhammad Saw., 

Khadijah binti Khuwailid, Abu Bakar, Umar bin Khattab, dan para sahabat lainnya—

menjadi bukti bahwa aktivitas ekonomi berskala global dapat berjalan selaras dengan 

komitmen spiritual dan keadilan sosial. Kekayaan tidak diposisikan sebagai tujuan 

akhir, melainkan sebagai sarana untuk memperkuat solidaritas, membela kemanusiaan, 

dan menopang kepentingan umat. Dengan demikian, Islam sejak awal berkembang 

dalam kultur niaga global yang aktif dan berjejaring luas, namun tetap dikendalikan 

oleh prinsip etika. 

Dalam konteks politik dan militer, kebijakan perang Nabi Muhammad Saw. 

terhadap Bizantium juga tidak berdiri sebagai ekspansi kekuasaan semata. Kebijakan 

tersebut berkaitan erat dengan perlindungan jalur perdagangan, penjagaan kedaulatan 

negara Madinah, dan respons terhadap ancaman geopolitik eksternal. Peristiwa-

peristiwa seperti Perang Mu’tah dan Tabuk menunjukkan bahwa kebijakan militer 

Islam awal memiliki dimensi ekonomi-strategis yang rasional, bukan agresi ideologis 

semata. Dengan demikian, perdagangan, etika, dan kebijakan perang dalam Islam awal 

membentuk satu kesatuan visi peradaban yang utuh. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 112 

Meski demikian, tulisan ini masih memiliki keterbatasan. Analisisnya bersifat 

kualitatif-deskriptif dan belum dilengkapi data kuantitatif ekonomi, belum 

membandingkan praktik perbudakan Islam secara sistematis dengan peradaban lain, 

serta belum menggunakan kerangka teoritik ekonomi politik dan hubungan 

internasional secara mendalam. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan 

mengembangkan studi komparatif lintas peradaban, menggunakan pendekatan 

interdisipliner, serta mengkaji relevansi visi dagang Nabi Muhammad Saw. bagi krisis 

etika ekonomi global kontemporer. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Alserhan, Baker Ahmad. The Principles of Islamic Marketing. New York: Routledge, 

2017. 

Awais, Muhammad. “10. Understanding Market Structure in Islamic Framework,” in 

Muhammad Awais, Ali Osman Öztürk, Omar Khalid Bhatti, and Nazima Ellahi 

(eds.), The Islamic Economic System: Cultural Context in a Global Economy. 

London: Routledge, 2024. 

Azhar, Mufti Mohammad Talha. “Prophet (SAW) and Sahaba's Business Life.” 

Contemporary Journal of Social Science Review, Vol. 3, Issue 2 (2025). 

Bruning, Jelle and Said Reza Huseini. “Slavery in Byzantium and the Medieval 

Islamicate World: Texts and Contexts.” Slavery & Abolition, Vol. 44, Issue 4 

(2023). https://doi.org/10.1080/0144039X.2023.2264110.  

Davis, Winston. “Max Weber on Religion and Political Responsibility,” Religion, Vol. 

29, Issue 1 (1999). https://doi.org/10.1006/reli.1999.0177.  

Durak, Koray. “The economy of Melitene/Malatya and its role in the Byzantine-Islamic 

trade (seventh to elevent centuries).” Byzantinische Zeitschrift, Vol. 115, Issue 

3 (2022). DOI 10.1515/bz-2022-0005.  

Güçlü, İdris. “Karl Marx and Ralf Dahrendorf: A comparative perspective on class 

formation and conflict,” Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İktisadi ve İdari 

Bilimler Dergisi, Vol. 9, Issue2  (2014). 

Hasan, Masudul. History of Islam: Classical period, 571-1258 C.E. Lahore: Islamic 

Publications, 1998. 

Hirshleifer, Jack. The Dark Side of the Force: Economic Foundations of Conflict 

Theory. Camrbidge, UK : The Press Syndicate of the University of Cambridge, 

2001. 

Hitti, Philip K. History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present. Hampshire 

and London: Macmillan Education Ltd, 1970. 

Koehler, Benedikt. Early Islam and the Birth of Capitalism. Maryland: Lexington 

Books, 2014. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
https://doi.org/10.1080/0144039X.2023.2264110
https://doi.org/10.1006/reli.1999.0177


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 113 

Kopanski, Ataullah Bogdan. “The Nazarean Legacy: Religious Conflict in Pre-Islamic 

Arabia as Seen through Crew-Roman Eyes,” American Journal of Islam and 

Society, Vol. 15, Issue 2 (1998). https://doi.org/10.35632/ajis.v15i2.2194.  

Lee, Jeanna. “The Weight of Silk: An Exploratory Account into the Developing 

Relations between Byzantium and China.” History in the Making, Vol. 14, Issue 

1, article 4,  (2021). https://scholarworks.lib.csusb.edu/history-in-the-

making/vol14/iss1/4.  

Mitter, Ulrike. “Unconditional Manumission of Slaves in EARLY ISLAMIC LAW: a 

Ḥadīth Analysis,” Der Islam, Vol. 78, Issue 1 2001). 

https://doi.org/10.1515/islm.2001.78.1.35.  

Nuʻmānī, Shiblī. Omar the Great: The Second Caliph of Islam, Volume 2. Lahore: Sh. 

M. Ashraf, 1962. 

Nurhadi. “The Tube Hadis Study About Monopoly In Business Economy,” 

International Journal of Economics, Business and Accounting Research, Vol. 

2, Issue 4 (2018). https://doi.org/10.29040/ijebar.v2i04.348.  

Oikonomidès, Nicolas. “Silk Trade and Production in Byzantium from the Sixth to the 

Ninth Century: The Seals of Kommerkiarioi.” Dumbarton Oaks Papers, Vol. 

40, (1986). https://doi.org/10.2307/1291528.  

Paracha, Kalsoom and Iqra Arif.  “An Overview of the Islamic Trade System and its 

Various Types,” Annals of Social Sciences and Perspective, Vol. 6, Issue 2 

(2025). https://doi.org/10.52700/assap.v6i2.468.  

Peters, F. E. Muhammad and the Origins of Islam. Albany, New York: State University 

of New York Press, 1994. 

Ridley, Yvonne. The Rise of the Prophet Muhammad: Don't Shoot the Messenger. 

Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2019. 

Ruggles, D. Fairchild. Islamicate Environments: Water, Land, Plants, and Society. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2025. 

Ṣallābī, ̒ Alī Muḥammad Muḥammad. The Noble Life of the Prophet, Volume 3. Riyad: 

Darussalam, 2005. 

Widodo, Aditya Pratama. “In the Middle Kingdom: A Historical Survey on the Arabs 

and Persians’ Ventures in China, 600s–1300s,” IIUM: Journal of Religion and 

Civilisational Studies, Vol. 7, Issue 1 (2024). 

https://journals.iium.edu.my/irkh/index.php/ijrcs/article/view/332.  

Wiseman, Herbert Victor. Political Systems: Some Sociological Approaches. London: 

Routledge, 2024. 

Zaman, S. M. Hasanuz. Trade in Islam: Principles and Practices. India: Umma 

Publishing House, 1970. 

 . 2000ابن حبان, السيرة النبوية وأخبار الخلفاء لابن حبان, بيروت: المكتب الإسلامي, سنة 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
https://doi.org/10.35632/ajis.v15i2.2194
https://scholarworks.lib.csusb.edu/history-in-the-making/vol14/iss1/4
https://scholarworks.lib.csusb.edu/history-in-the-making/vol14/iss1/4
https://doi.org/10.1515/islm.2001.78.1.35
https://doi.org/10.29040/ijebar.v2i04.348
https://doi.org/10.2307/1291528
https://doi.org/10.52700/assap.v6i2.468
https://journals.iium.edu.my/irkh/index.php/ijrcs/article/view/332


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 2, No. 10 2025 

 

 114 

بيروت: دار    -أبو عبد الله محمد بن عمر بن واقد السهمي الأسلمي بالولاء، المدني، الواقدي, تاريخ مدينة دمشق  

 . 1995الفكر, 

القاهرة:   والثقافة(,  والسياسة  )التاريخ  الوشاحين  ذات  البصرة  السيد,  محمد  والنشر سيد  للطباعة  الآداب  مكتبة 

 2006والتوزيع, 

عبد السلام بن محسن آل عيسى, دراسة نقدية في المرويات الواردة في شخصية عمر بن الخطاب وسياسته الإدارية  

  ١٤٢٣الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة, ، السعودية, الطبعة: الأولى،  -رضي الله عنه, رسالة دكتوراه 

 م  ٢٠٠٢ -هـ 

غزوة شهاب احمد و مهدي عبد الحميد, " العلاقات بين دولة المدينة وبلاد الشام في عصر الرسول صلى الله عليه 

 .2013سنة 34العدد  9و سلم," سرى من رأى, المجلد 

, التراتيب الإدارية والعمالات والصناعات والمتاجر محمد عَبْد الحَي  بن عبد الكبير ابن محمد الحسني الإدريسي

العلمية, دار الأرقم   المنورة  المدينة  المدنية الإسلامية في  تأسيس  التي كانت على عهد  العلمية    – والحالة 

 . ١٤٣١بيروت, الطبعة الثانية. 

 .  The Writer Operation 2021  ممدوح جاد احمد, مختصر السرور في سيرة الرسول,

 

 
 

 

 

 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

