Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Politik Dagang Nabi Muhammad: Visi,

Komunitas dan Negara

Imam Nawawi
Universitas Syeikh Nawawi Banten

E-mail: imamnawawi@usnb.ac.id

Marsus
Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta

E-mail: marsus@staff.uinsaid.ac.id

Abstract: The success of Islam during the lifetime of the Prophet Muhammad (peace be upon him)
in expanding its territorial influence was not solely the result of military strength, nor of the
transformation of arid regions into habitable and productive lands, as suggested by some scholars.
Rather, this success stemmed from the effectiveness of the Prophet Muhammad’s commercial vision
in safeguarding strategic interests at the level of global trade, with military power functioning
merely as a supporting factor. This qualitative study employs the historical method with a political
approach. The theoretical framework draws on social conflict theories as developed by Karl Marx
and Max Weber. The findings indicate, first, that the Prophet Muhammad possessed a strong
commercial vision that enabled him to exert significant influence over the surrounding society.
Second, he successfully mobilized Arab merchant communities and transformed them into Muslim
merchants as a new social entity. Third, the Prophet Muhammad exercised his authority as the
leader of the Medinan polity to dispatch military expeditions aimed at securing the commercial
activities of Medinan entrepreneurs from external threats, particularly those posed by the Byzantine
Empire.

Key Words : Politics, Trade, Prophet Muhammad.

Abstrak:. Keberhasilan Islam pada masa Nabi Muhammad Saw. dalam memperluas wilayah
kekuasaannya bukan semata karena kekuatan militernya, atau karena keberhasilan mengubah
wilayah gersang menjadi layak huni dan produktif, sebagaimana pandangan para peneliti.
Keberhasilan Islam disebabkan kesuksesan visi dagang Nabi Muhammad Saw. dalam
mempertahankan kepentingannya di level perdagangan global, dimana kekuatan militer hanya
faktor pendukung semata. Penelitian kualitatif ini menggunakan metode sejarah, dengan
pendekatan politik. Teori yang digunakan adalah teori konflik sosial dari Karl Marx dan Max
Weber. Temuan penelitian menunjukkan; pertama, Nabi Muhammad Saw. memiliki visi dagang
yvang kuat, sehingga mampu mempengaruhi masyarakat di sekitarnya. Kedua, Nabi Muhammad
Saw. berhasil memobilisir masyarakat pedagang Arab, dan mengubahnya menjadi pedagang
muslim sebagai entitas sosial baru. Ketiga, Nabi Muhammad Saw. menggunakan otoritasnya
sebagai pemimpin Negara Madinah untuk mengirim ekspedisi militer yang bertujuan
mengamankan usaha perdagangan pengusaha Madinah dari segala ancaman kekuatan asing,
terutama dari Kekaisaran Bizantium.

Kata Kunci : Politik, Dagang, Nabi Muhammad.

96


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
mailto:imamnawawi@usnb.ac.id
mailto:marsus@staff.uinsaid.ac.id

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Pendahuluan

Pada abad ketujuh Masehi, Islam berkembang dan menyebar dengan sangat
cepat, melampaui batas-batas geografis Jazirah Arabia dan menjangkau wilayah-
wilayah strategis di Timur Tengah, Asia Barat dan Tengah, Afrika Utara, hingga
kawasan Mediterania. Dalam rentang waktu yang relatif singkat, umat Islam berhasil
membangun jaringan kekuasaan yang luas dan terintegrasi. Keberhasilan ekspansi ini
sering dijelaskan melalui kombinasi beberapa faktor utama, antara lain kekuatan militer
yang efektif, strategi politik yang adaptif dan cerdik, serta daya dorong ideologis-
keagamaan yang kuat. Namun, reduksi keberhasilan Islam semata-mata pada faktor
militer atau religius akan mengabaikan konteks ekonomi-politik global yang
melatarbelakangi runtuhnya dominasi kekuatan-kekuatan lama.

Philip K. Hitti mencatat bahwa fase penaklukan, ekspansi, dan kolonisasi Islam
secara sistematis baru dimulai setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw. pada tahun 632
M, ketika otoritas politik berpindah ke tangan para khalifah ortodoks (al-khulafd’ al-
rasyidun), yaitu Abu Bakar, Umar, Utsman, dan Ali. Pada periode inilah Islam tidak
lagi sekadar komunitas religius, melainkan telah menjelma menjadi kekuatan politik
yang mampu mengorganisasi wilayah, mengelola sumber daya, dan mengatur relasi
internasional. Keberhasilan militer Islam, menurut Hitti, tidak dapat dilepaskan dari
kondisi krisis ekonomi dan politik yang tengah melanda dua kekaisaran besar yang
saling berkonflik, yakni Kekaisaran Bizantium dan Kekaisaran Persia Sasanian. Perang
panjang yang melelahkan antara kedua kekuatan ini telah menguras kas negara,
melemahkan struktur militer, dan memicu kenaikan pajak yang membebani rakyat. !

Situasi Bizantium pasca-Perang Mu’tah pada tahun 629 M menjadi contoh
konkret dari krisis tersebut. Setelah berhadapan dengan pasukan Islam yang dikirim
Nabi Muhammad Saw. dari Madinah, Bizantium mengalami tekanan finansial yang
semakin berat. Kaisar Heraklius terpaksa menghentikan pemberian subsidi kepada
suku-suku Syiria-Arab yang selama ini berfungsi sebagai buffer zone dan pasukan
pendukung di wilayah sekitar Laut Mati serta sepanjang jalur strategis Madinah—
Ghazzah. Kebijakan ini berdampak langsung pada melemahnya loyalitas suku-suku
Arab tersebut terhadap Bizantium. Pada saat yang sama, pasukan Islam justru banyak
direkrut dari kalangan suku-suku Badui pedalaman yang secara ekonomi relatif miskin
dan terpinggirkan. Bagi kelompok ini, ekspansi Islam menawarkan dua jenis insentif
sekaligus: insentif spiritual berupa janji surga bagi mereka yang gugur di medan perang,
dan insentif material berupa akses terhadap tanah-tanah subur dan sumber daya
ekonomi yang lebih produktif.? Dengan demikian, ekspansi Islam dapat dipahami
sebagai respons terhadap ketimpangan ekonomi regional yang telah berlangsung lama.

1 Philip K. Hitti, History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present (Hampshire and
London: Macmillan Education Ltd, 1970), p. 143-144
2 Philip K. Hitti, History of the Arabs...., pp. 14-16.

97


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Pandangan ini tidak sepenuhnya diterima oleh Fairchild Ruggles. Ruggles
menekankan bahwa keberhasilan penyebaran Islam yang begitu cepat lebih disebabkan
oleh kemampuan umat Muslim dalam beradaptasi dengan lingkungan alam dan sistem
produksi. Menurutnya, umat Islam mampu memanfaatkan sistem perairan alami,
memahami bentang alam yang luas dan beragam, serta mengembangkan produksi
varietas tanaman yang berlimpah. Melalui adopsi dan pengembangan teknologi irigasi,
teknik pertanian, dan pengelolaan lanskap, wilayah-wilayah kekuasaan Islam yang
semula dikenal kering dan tandus—mulai dari Iran hingga Maghrib (Spanyol dan
Maroko)—berubah menjadi kawasan yang jauh lebih layak huni dan produktif.
Transformasi ekologis ini, menurut Ruggles, merupakan fondasi material yang
memungkinkan stabilitas politik dan pertumbuhan ekonomi wilayah Islam awal.?

Namun demikian, pendekatan Ruggles cenderung mengabaikan dimensi
geopolitik dari penguasaan bahan mentah dan jalur perdagangan utama. Jeanna Lee
menegaskan bahwa penguasaan terhadap bahan mentah strategis—seperti sutra,
rempah-rempah, logam mulia, dan produk agrikultur unggulan—dapat menjadikan
suatu bangsa atau negara sebagai aktor dominan dalam jaringan global di sekitarnya,
baik dalam bidang ekonomi, diplomasi, maupun politik. Dalam konteks Eurasia kuno,
kendali kebudayaan dan ekonomi global dipegang oleh dua kekuatan besar, yaitu
Kekaisaran Bizantium di Barat dan Kekaisaran Tiongkok (Dinasti Han dan penerusnya)
di Timur. Hubungan antara dua kekaisaran ini berlangsung sangat lama, sejak sekitar
130 SM hingga jatuhnya Konstantinopel pada 1453 M, terutama melalui perdagangan
lintas Jalur Sutra.*

Sejarah Jalur Sutra sendiri bersifat sangat dinamis dan penuh konflik.
Persaingan antar-kekaisaran untuk menguasai bahan mentah strategis dan jalur
distribusi kerap berujung pada perang, embargo, hingga praktik spionase industri lintas
negara. Dalam konteks inilah, perdagangan dan konflik menjadi dua sisi mata uang
yang tidak terpisahkan. Jack Hirshleifer secara tajam menyatakan bahwa terdapat dua
cara utama manusia untuk bertahan hidup: melalui produksi dan pertukaran (production
and exchange), atau melalui predasi dan konflik (predation and conflict).> Seperti
halnya Bizantium dan Tiongkok, Muslim Arab juga menempuh kedua cara tersebut
secara bersamaan.

Sejak abad ketujuh hingga sekitar abad ketiga belas, Muslim Arab dan Persia
aktif melakukan perjalanan dan perdagangan ke Kekaisaran Tiongkok, baik melalui
jalur darat Jalur Sutra maupun jalur laut Samudra Hindia. Para pedagang, pelancong,
dan utusan Muslim memainkan peran sentral dalam perdagangan internasional dan

3 D. Fairchild Ruggles, Islamicate Environments: Water, Land, Plants, and Society
(Cambridge: Cambridge University Press, 2025), p. 1-22.

4Jeanna Lee, “The Weight of Silk: An Exploratory Account into the Developing Relations
between Byzantium and China,” History in the Making, Vol. 14, Issue 1, article 4, (2021), p. 1-25.

5 Jack Hirshleifer, The Dark Side of the Force: Economic Foundations of Conflict Theory
(Camrbidge, UK : The Press Syndicate of the University of Cambridge, 2001), p. 1-5.

98


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

turut meramaikan kota-kota besar di Tiongkok. Mereka dikenal sebagai kelompok
kosmopolitan, berpendidikan, dan memiliki etos niaga yang kuat. Sifat petualang dan
keterbukaan budaya ini menjadikan komunitas Muslim sebagai unsur asing yang relatif
dihormati dalam masyarakat Tiongkok. Keberadaan dan aktivitas mereka bahkan
diabadikan dalam berbagai sumber sejarah Tiongkok.®

Di sisi lain, bangsa Arab Muslim juga menjalin hubungan dagang yang intensif
dengan Kekaisaran Bizantium. Dalam konteks ini, umat Islam tampil sebagai
“pendatang baru” dalam jaringan perdagangan Mediterania. Angeliki E. Laiou
mencatat sejumlah kota Bizantium yang menjadi simpul perdagangan penting antara
Muslim Arab dan Bizantium. Kota-kota seperti Trebizond dan Theodosioupolis
(Erzurum) berfungsi sebagai penghubung perdagangan antara Bizantium dengan
wilayah Kaukasia dan Armenia yang telah berada di bawah pengaruh Islam. Attaleia
menjadi pusat perdagangan maritim yang mempertemukan pedagang Muslim dari
Siprus dan Syria dengan wilayah-wilayah seperti Sisilia, Antiokia, dan Aleppo.
Aktivitas perdagangan ini berlangsung sangat dinamis sejak abad ketujuh hingga kedua
belas, khususnya pada masa Dinasti Abbasiyah.’

Dengan demikian, kemunculan Islam pada abad ketujuh tidak dapat dipahami
secara terisolasi dari arus besar perdagangan dan konflik global yang dimonopoli oleh
tiga kekaisaran utama kala itu: Bizantium, Persia, dan Tiongkok. Sebagai aktor baru,
umat Islam tidak hanya menjadi penonton, tetapi turut mewarnai dan membentuk ulang
dinamika perdagangan internasional. Para pengusaha Muslim awal menunjukkan
kemampuan adaptasi yang tinggi terhadap sistem ekonomi global, sekaligus
memanfaatkan celah-celah politik akibat melemahnya kekuatan-kekuatan lama.

Pada periode nubuwah dan risalah (610632 M), Nabi Muhammad Saw.
memainkan peran kunci dalam proses ini. Beliau tidak hanya memobilisasi massa atas
dasar iman, tetapi juga membentuk komunitas pedagang Muslim yang solid, beretika,
dan saling melindungi. Lebih dari itu, Nabi Muhammad Saw. mendirikan sebuah
negara berdaulat di Madinah yang berfungsi sebagai instrumen politik untuk
melindungi kepentingan ekonomi umat. Negara Madinah menjadi basis institusional
bagi pengamanan jalur perdagangan, perlindungan kafilah, dan pengelolaan konflik
dengan kekuatan eksternal.

Penelitian ini akan mengeksplorasi perdagangan dan konflik sebagai dua
strategi utama umat Muslim untuk bertahan hidup dan berkembang pada paruh pertama
abad ketujuh. Fokus utama penelitian adalah menjawab bagaimana visi kenabian Nabi
Muhammad Saw. tentang perdagangan, pembentukan komunitas pedagang Muslim,

6 Aditya Pratama Widodo, “In the Middle Kingdom: A Historical Survey on the Arabs and
Persians’ Ventures in China, 600s-1300s,” IIUM: Journal of Religion and Civilisational Studies, Vol.
7, Issue 1 (2024), p. 4-20.

7 Koray Durak, “The economy of Melitene/Malatya and its role in the Byzantine-Islamic
trade (seventh to elevent centuries),” Byzantinische Zeitschrift, Vol. 115, Issue 3 (2022), p. 829-874.

99


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

dan pendirian negara independen baru berperan sebagai fondasi politik-ekonomi yang
memungkinkan Islam bertahan, berkembang, dan akhirnya tampil sebagai kekuatan
global baru.

Metode Penelitian

Penelitian kualitatif ini menggunakan metode sejarah sebagai kerangka utama
untuk mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam politik dagang Nabi
Muhammad Saw. dan para sahabat ra., yang berpijak pada visi kenabian dan realitas
sosio-politik abad ketujuh Masehi. Metode sejarah dipilih karena memungkinkan
peneliti menelusuri peristiwa, aktor, struktur, serta dinamika ekonomi-politik secara
kronologis dan kontekstual. Dengan pendekatan ini, politik dagang Nabi Muhammad
Saw. tidak dipahami sebagai kebijakan yang lahir secara ahistoris, melainkan sebagai
respons strategis terhadap kondisi perdagangan regional, relasi kekuasaan
antarwilayah, serta tekanan politik dan ekonomi yang dihadapi komunitas Muslim
awal.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan politik
sebagaimana dikemukakan oleh Herbert Victor Wiseman.® Pendekatan ini memandang
aktivitas ekonomi, termasuk perdagangan, sebagai bagian integral dari praktik
kekuasaan, pembentukan negara, dan pengelolaan keamanan. Melalui pendekatan
politik, visi dagang Nabi Muhammad Saw. dianalisis sebagai fondasi bagi
pembentukan komunitas pedagang Muslim di Madinah yang tidak hanya berfungsi
sebagai pelaku ekonomi, tetapi juga sebagai aktor politik. Para pedagang Muslim
Madinah terlibat aktif dalam proses pengumpulan informasi strategis, pemetaan jalur
perdagangan, serta deteksi dini terhadap ancaman yang berkaitan dengan kedaulatan
dan keamanan Negara Madinah. Dengan demikian, perdagangan tidak berdiri terpisah
dari politik, melainkan menjadi instrumen penting dalam konsolidasi kekuasaan dan
pertahanan negara.

Pendekatan politik ini juga digunakan untuk menjelaskan kebijakan Negara
Madinah dalam mengutus ekspedisi militer guna melindungi kafilah dagang Muslim
ketika melakukan aktivitas niaga di luar wilayah Madinah. Ekspedisi tersebut tidak
semata-mata dimaksudkan sebagai agresi militer, melainkan sebagai upaya proteksi
terhadap hak ekonomi warga negara dan penegakan kedaulatan politik. Dalam konteks
ini, politik dagang Nabi Muhammad Saw. menunjukkan keterpaduan antara visi
ekonomi, strategi politik, dan kebijakan keamanan, yang seluruhnya berakar pada
prinsip kenabian tentang keadilan dan perlindungan terhadap komunitas.

8 Herbert Victor Wiseman, Political Systems: Some Sociological Approaches (London:
Routledge, 2024), 21-30.

100


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality

(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)

Website: http://journal.iain-manado.ac.id /index.php /AJIP /index
Vol. 2, No. 10 2025

Secara teoretis, penelitian ini menggunakan dua teori konflik sosial sebagai
pisau analisis, yakni teori konflik sosial Karl Marx dan teori konflik sosial Max Weber.
Teori konflik sosial Karl Marx digunakan untuk memahami dinamika ketimpangan
ekonomi dan relasi kekuasaan yang melatarbelakangi konflik antara komunitas
pedagang Muslim Madinah dan kekuatan politik-ekonomi di sekitarnya. Dalam
pandangan Marx, masyarakat senantiasa berada dalam kondisi konflik karena adanya
persaingan atas sumber daya yang terbatas, seperti kekayaan, kekuasaan, dan prestise.
Ketimpangan struktural antara kelompok yang berkuasa dan kelompok yang dikuasai
melahirkan eksploitasi ekonomi, yang pada gilirannya memicu konflik dan perubahan
sosial.’

Dalam konteks sejarah Nabi Muhammad Saw., konflik sosial ini tampak jelas
ketika para pedagang Muslim Madinah mengalami gangguan, intimidasi, dan
pembatasan akses perdagangan menuju wilayah Syam, yang saat itu berada di bawah
kekuasaan Kekaisaran Bizantium. Pembatasan ini tidak hanya berdampak pada
kerugian ekonomi, tetapi juga mencerminkan ketimpangan relasi kekuasaan antara
komunitas Muslim yang sedang tumbuh dan kekuatan imperium besar yang mengontrol
jalur perdagangan regional. Dengan menggunakan teori konflik Marxian, konflik
tersebut dapat dipahami sebagai benturan kepentingan ekonomi antara dua entitas
politik yang memiliki posisi struktural berbeda dalam sistem perdagangan
internasional.

Sementara itu, teori konflik sosial Max Weber digunakan untuk melengkapi
analisis dengan menekankan dimensi ideologis dan religius dari konflik. Weber
memandang konflik sosial tidak semata-mata dipicu oleh faktor ekonomi, tetapi juga
oleh perbedaan visi ideal, nilai, dan keyakinan keagamaan.'® Dalam kerangka ini,
konflik antara para pedagang Muslim Madinah dan penguasa Bizantium tidak hanya
bersifat ekonomis atau politis, tetapi juga ideologis-religius. Nabi Muhammad Saw.
bukan hanya pemimpin politik dan militer, tetapi juga pembawa risalah agama baru
yang menantang tatanan nilai dan legitimasi kekuasaan lama.

Aktivitas ekonomi dan politik Nabi Muhammad Saw. tidak dapat dipisahkan
dari keyakinan religius yang melandasinya. Peperangan antara pasukan Madinah dan
pasukan Bizantium tidak sekadar dipahami sebagai upaya mempertahankan
kepentingan ekonomi dan kedaulatan politik, tetapi juga sebagai manifestasi konflik
ideologis yang dalam terminologi Islam dipahami sebagai jihad fi sabilillah. Dengan
memadukan teori konflik Karl Marx dan Max Weber, penelitian ini berupaya
menghadirkan analisis yang komprehensif, yang mampu menjelaskan politik dagang

9 Idris Giiclii, “Karl Marx and Ralf Dahrendorf: A comparative perspective on class
formation and conflict,” Eskisehir Osmangazi Universitesi Iktisadi ve Idari Bilimler Dergisi, Vol. 9,
Issue2 (2014), p.-151-168.

10 Winston Davis, “Max Weber on Religion and Political Responsibility,” Religion, Vol. 29,
Issue 1 (1999), p. 29-60.

101


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality

(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)

Website: http://journal.iain-manado.ac.id /index.php /AJIP /index
Vol. 2, No. 10 2025

Nabi Muhammad Saw. sebagai fenomena historis yang kompleks, multidimensional,
dan sarat dengan makna ekonomi, politik, serta religius.

Pembahasan
Visi Dagang Nabi Muhammad Saw

Visi bisnis Nabi Muhammad Saw. dan para sahabatnya berakar pada gagasan
perdagangan yang beretika, berintegritas, menjaga amanah, serta bertanggung jawab
secara sosial. Perdagangan dalam perspektif Islam tidak semata-mata dipahami sebagai
aktivitas ekonomi untuk akumulasi keuntungan material, melainkan sebagai bagian dari
praktik moral dan ibadah sosial yang memiliki implikasi langsung terhadap keadilan
dan kesejahteraan masyarakat. Nilai-nilai utama yang membentuk etos komersial Islam
meliputi kejujuran (sidg), keadilan (‘adl), pemenuhan akad (wafa’ al- ‘uqiid), larangan
penipuan (gharar dan tadlis), serta penekanan pada kemaslahatan umum (maslahah).
Nilai-nilai ini tidak berhenti pada tataran normatif-teologis, tetapi diterapkan secara
aktif dan konkret dalam praktik pasar, jaringan perdagangan, dan relasi bisnis lintas
wilayah.

Dampak sosial-ekonomi dari praktik perdagangan di bawah bimbingan Nabi
Muhammad Saw. terlihat pada terbentuknya sistem pasar yang relatif adil, terbuka, dan
berorientasi pada kepentingan publik. Praktik monopoli dilarang, eksploitasi ekonomi
ditekan, dan distribusi kekayaan diupayakan agar tidak terpusat pada segelintir elite.
Prinsip kedermawanan institusional melalui zakat, infak, dan sedekah berfungsi sebagai
mekanisme korektif atas ketimpangan ekonomi. Keberhasilan visi tersebut tercermin
dalam perilaku bisnis para sahabat utama, seperti Abu Bakar al-Siddig, Utsman bin
‘Affan, dan Abdurrahman bin ‘Auf, yang mampu menyeimbangkan antara pencapaian
kekayaan pribadi dan komitmen kuat terhadap etika Islam. Kekayaan tidak diposisikan
sebagai tujuan akhir, melainkan sebagai sarana untuk memperkuat solidaritas sosial dan
kemaslahatan umat.!!

Perdagangan beretika yang dikembangkan Nabi Muhammad Saw. dan para
sahabatnya sekaligus dapat dibaca sebagai respons kritis terhadap krisis etis
perdagangan global pada masa itu. Salah satu aspek paling problematik dari sistem
ekonomi global pra-Islam adalah perbudakan. Sejak awal abad keempat, terutama
setelah etos Kristen mulai memengaruhi hukum Kekaisaran Romawi, praktik
perbudakan justru mengalami institusionalisasi yang semakin mapan. Setelah
pembagian Kekaisaran Romawi menjadi bagian Barat dan Timur pada tahun 395 M,
dan terlebih setelah runtuhnya Kekaisaran Romawi Barat pada abad kelima, Kekaisaran
Romawi Timur (Bizantium) mempertahankan klasifikasi sosial yang tegas antara
manusia merdeka dan manusia budak. Status budak dilembagakan dalam hukum,

11 Mufti Mohammad Talha Azhar, “Prophet (SAW) and Sahaba's Business Life,”
Contemporary Journal of Social Science Review, Vol. 3, Issue 2 (2025), p. 89-105.

102


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

ekonomi, dan struktur sosial, sehingga menjadi bagian integral dari sistem produksi dan
perdagangan.

Pada abad ketujuh dan kedelapan, ekspansi kekuasaan Arab-Muslim membawa
perubahan signifikan pada wilayah-wilayah luas, termasuk Semenanjung Iberia, Afrika
Utara, sebagian besar wilayah Bizantium di Timur Dekat, serta seluruh kawasan bekas
Kekaisaran Sasanian Persia. Sejak periode inilah, sistem perbudakan mengalami
transformasi penting, meskipun sebagian sejarawan mencatat adanya kesinambungan
tertentu dalam praktiknya.'> Namun demikian, perubahan mendasar terletak pada
kerangka normatif dan hukum yang dibangun Islam dalam memandang manusia dan
relasi ekonomi.

Ketika Islam muncul pada abad ketujuh, perbudakan merupakan fenomena
global yang tidak hanya ditemukan di Romawi dan Bizantium, tetapi juga dalam
jaringan perdagangan yang dikuasai bangsa Yunani serta kerajaan-kerajaan Yahudi,
seperti Kerajaan Himyar di Yaman. Dalam tradisi keagamaan Kristen dan Yahudi,
perbudakan tidak pernah secara eksplisit dikutuk sebagai sistem yang bertentangan
dengan prinsip moral. Islam, sebaliknya, menghadirkan perspektif yang berbeda secara
gradual dan struktural. Islam memerintahkan para jenderal militer untuk memberikan
pilihan kepada tawanan perang, yakni dibebaskan secara cuma-cuma atau ditebus
sebagai jalan menuju kebebasan, bukan dijadikan komoditas ekonomi semata. '?

Nabi Muhammad Saw. dan para sahabatnya memang tidak menghapus
perbudakan secara instan, tetapi membangun kerangka hukum dan moral yang secara
sistematis mendorong penghapusan praktik tersebut. Salah satu instrumen penting
adalah mukatabah, yaitu perjanjian kontraktual yang memungkinkan budak menebus
kebebasannya melalui mekanisme kerja dan pembayaran bertahap.!* Pada masa
kekhalifahan Umar bin Khattab, bahkan mulai dirintis prototipe institusi pembebasan
budak yang melibatkan negara. Dalam beberapa kasus, biaya pembebasan budak
diambil dari kas negara (Baitul Mal), sementara dalam kasus lain pembebasan
dilakukan secara bersyarat dengan kewajiban pengabdian terbatas kepada negara
Islam.!> Praktik ini menunjukkan adanya orientasi kebijakan publik yang menjadikan
pembebasan manusia sebagai tujuan etis ekonomi.

Dalam rangka mewujudkan perdagangan yang adil dan beretika, Nabi
Muhammad Saw. dan para sahabatnya juga menolak praktik monopoli. Dalam Islam,
penguasaan pasar yang merugikan masyarakat tidak dibenarkan. Nabi Muhammad

12 Jelle Bruning & Said Reza Huseini, “Slavery in Byzantium and the Medieval Islamicate
World: Texts and Contexts,” Slavery & Abolition, Vol. 44, Issue 4 (2023), p. 583-592.

13 Yvonne Ridley, The Rise of the Prophet Muhammad: Don't Shoot the Messenger
(Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2019), p. 40-44.

14 Ulrike Mitter, “Unconditional Manumission of Slaves in EARLY ISLAMIC LAW: a Hadith
Analysis,” Der Islam, Vol. 78, Issue 1 2001), p. 35-72.
e dll oy A Y dulie s CUadll (e Aaad s 5o ) g el (8 3008 Al 33 e I Guene G 2Dl 20 15

("Y~ Y oA )eYy cL_A‘;}“ ;@H\,Z«,py_..d\ ‘IEJJM\@M\_)@L}”:QAM\-:\JJEAMMJ

103


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Saw. secara tegas melarang penimbunan barang dan pengendalian suplai demi
keuntungan sepihak. Larangan ini tercermin dalam puluhan hadis yang diriwayatkan
dalam berbagai kitab hadis utama, seperti Shahih Bukhari, Muslim, Abu Dawud,
Tirmidzi, Ibnu Majah, Musnad Ahmad, dan Sunan al-Darimi. Hadis-hadis tersebut
mengajarkan bahwa harta yang telah ditunaikan zakatnya tidak termasuk harta yang
ditimbun (kanz), melarang transaksi di atas transaksi orang lain, serta mengharamkan
penimbunan barang kebutuhan pokok.'¢

Larangan monopoli dalam Islam menjadi semakin relevan jika dikaitkan dengan
realitas ekonomi global pra-Islam. Pada masa itu, Kekaisaran Persia menguasai jalur
sutra dan memonopoli perdagangan barang-barang dari China menuju Bizantium.
Akibatnya, harga barang melambung tinggi dan akses perdagangan menjadi sangat
terbatas. Pajak tinggi yang diberlakukan Persia terhadap barang-barang China yang
masuk ke wilayah Bizantium memperparah ketimpangan ekonomi dan mempersempit
ruang persaingan. Upaya Kaisar Bizantium Justinian (527-565 M) untuk membuka
jalur alternatif melalui Crimea pun gagal, karena resistensi Persia dan pedagang-
pedagangnya. Bahkan, dalam sistem Bizantium sendiri dikenal jabatan Comes
Commerciorum, pejabat yang memonopoli perdagangan sutra China dan menjadi satu-
satunya pihak yang diberi izin berbisnis lintas kekaisaran.!’

Berbeda secara fundamental dengan praktik tersebut, Islam tidak menganjurkan
intervensi koersif dalam mekanisme pasar, baik oleh negara maupun individu, selama
proses jual beli berlangsung secara adil. Penentuan harga diserahkan pada dinamika
pasar yang sehat, tanpa penimbunan, manipulasi informasi, atau sumpah palsu. Nabi
Muhammad Saw. menekankan pentingnya kejujuran, keterbukaan, dan saling ridha
dalam transaksi. Komunitas pedagang Madinah diarahkan untuk menjaga persaingan
yang wajar dan menghindari praktik ekonomi yang merugikan pihak lain melalui
monopoli atau kolusi. Dengan demikian, perdagangan dalam Islam tidak hanya
berfungsi sebagai aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai instrumen pembentukan
tatanan sosial yang adil dan beradab.'®

Komunitas Pedagang Madinah

Umat Muslim pada masa Nabi Muhammad Saw. pada dasarnya adalah
komunitas pedagang. Struktur sosial dan ekonomi masyarakat Arab pra-Islam sangat
bergantung pada aktivitas niaga, baik perdagangan lokal antar-kabilah maupun

16 Nurhadi, “The Tube Hadis Study About Monopoly In Business Economy,” International
Journal of Economics, Business and Accounting Research, Vol. 2, Issue 4 (2018), p. 1-17.

17 Nicolas Oikonomideés, “Silk Trade and Production in Byzantium from the Sixth to the
Ninth Century: The Seals of Kommerkiarioi,” Dumbarton Oaks Papers, Vol. 40, (1986), p. 33-53.

18 Muhammad Awais, “10. Understanding Market Structure in Islamic Framework,” in
Muhammad Awais, Ali Osman Oztiirk, Omar Khalid Bhatti, and Nazima Ellahi (eds.), The Islamic
Economic System: Cultural Context in a Global Economy (London: Routledge, 2024), p. 131-144.

104


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)

Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index
Vol. 2, No. 10 2025

perdagangan jarak jauh lintas wilayah dan kekaisaran. Kota Makkah, tempat Nabi
Muhammad Saw. dilahirkan dan diutus sebagai Rasul, merupakan simpul penting jalur
perdagangan internasional yang menghubungkan Yaman di selatan dengan Syam dan
wilayah Bizantium di utara. Dalam konteks inilah Islam lahir dan berkembang, bukan
di tengah masyarakat agraris atau birokratis, melainkan dalam kultur niaga yang
dinamis. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika Nabi Muhammad Saw. dan para
sahabat utamanya memiliki pengalaman luas dalam dunia perdagangan dan
menjalankan bisnis berskala global.

Nabi Muhammad Saw. sendiri sebelum diangkat menjadi Rasul telah dikenal
sebagai pedagang yang jujur dan terpercaya (al-Amin). Demikian pula para sahabat
terdekatnya, yang mayoritas berasal dari kalangan pedagang. Salah satu figur paling
menonjol dalam hal ini adalah Abu Bakar as-Siddiq. Ketika Nabi Muhammad Saw.
menerima wahyu pertama pada tahun 610 M, Abu Bakar telah mapan secara ekonomi
dan memiliki kekayaan sekitar 40.000 dirham. Angka ini menunjukkan bahwa Abu
Bakar bukan sekadar pedagang kecil, melainkan pelaku bisnis yang sukses dan
memiliki modal besar dalam jaringan perdagangan Arab.

Namun, setelah memeluk Islam, orientasi ekonomi Abu Bakar mengalami
transformasi signifikan. Kekayaannya tidak lagi dipandang sebagai tujuan akhir,
melainkan sebagai sarana perjuangan moral dan kemanusiaan. Ia menggunakan
sebagian besar hartanya untuk memerdekakan budak-budak yang disiksa karena
memeluk Islam, seperti Bilal bin Rabah. Akibatnya, ketika Abu Bakar melakukan
hijrah bersama Nabi Muhammad Saw. ke Madinah, harta yang tersisa hanya sekitar
5.000 dirham. Pengorbanan ini menunjukkan bahwa dalam etos bisnis Islam awal,
kepemilikan modal tidak boleh dilepaskan dari tanggung jawab sosial.

Meskipun demikian, Abu Bakar tidak meninggalkan dunia perdagangan. Di
Madinah, ia tetap dikenal sebagai pedagang aktif dan produktif. Nabi Muhammad Saw.
tidak pernah melarang kecintaan Abu Bakar terhadap aktivitas bisnis, bahkan
membiarkannya terus berdagang selama tidak bertentangan dengan prinsip etika Islam.
Fakta ini penting, karena menunjukkan bahwa Islam tidak memusuhi aktivitas
ekonomi, melainkan mengarahkannya. Bahkan, satu tahun sebelum wafatnya Nabi
Muhammad Saw. pada tahun 632 M, Abu Bakar masih tercatat melakukan perjalanan
dagang ke kota Bostra (Arab: Busra), sebuah kota penting di wilayah Syam. '’

Bostra sendiri merupakan kota strategis di wilayah Semenanjung Arabia yang
berada di bawah kekuasaan Kekaisaran Bizantium, setelah penaklukan Kerajaan
Nabataean pada tahun 105/106 M. Bizantium membagi Provinsi Arabia ke dalam tiga
wilayah administratif utama, yakni Arabia Petraea, Arabia Deserta, dan Arabia Felix.
Arabia Petraea, yang membentang dari wilayah Syam hingga Teluk ‘Aqaba, memiliki
peran vital sebagai jalur perdagangan utama dari Hadramaut dan Yaman menuju Syam

el Al 5 aliall 5 cilelicall g el 5 4 oY) Gl 1o Y sl dana 0l Sl de 0 AN N dese 19
DAY Al Aadall g - 8Vl Aaalall 5 ) giall el b Apedla) Aaall Gusli age e culS

105


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality

(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)

Website: http://journal.iain-manado.ac.id /index.php /AJIP /index
Vol. 2, No. 10 2025

dan Mesir. Arabia Felix (Yaman) dikenal sebagai pusat produksi dan distribusi
berbagai komoditas bernilai tinggi seperti rempah-rempah dan wewangian. Sementara
itu, Arabia Deserta—dengan Bostra sebagai pusatnya—pada awalnya kurang
mendapatkan perhatian Bizantium, tetapi tetap menjadi simpul penting dalam jaringan
perdagangan regional.?’ Keterlibatan Abu Bakar dalam perdagangan hingga ke wilayah
Bizantium menunjukkan keterhubungan umat Islam awal dengan ekonomi global.

Tidak hanya ke Bostra, Abu Bakar juga aktif berdagang ke berbagai pasar di
Suriah dan Basrah, Irak. Sebelum era Islam, Basrah telah dikenal sebagai pusat
perdagangan maritim dan darat karena letaknya yang strategis di dekat Teluk Arab.
Kota ini sebelumnya dikenal dengan nama Tridon atau al-Ubulla, sebuah pelabuhan
besar yang ramai dikunjungi pedagang dari berbagai bangsa dan wilayah, seperti
Yaman, Habsyah, dan Hijaz.?! Abu Bakar dikenal sebagai pedagang kain yang sukses,
melakukan transaksi lintas wilayah dengan nilai ribuan dirham, sekaligus menunjukkan
tingkat kepercayaan yang tinggi dari mitra-mitra dagangnya.

Salah satu episode paling terkenal dalam kehidupan ekonomi Abu Bakar adalah
peristiwa musim paceklik di Madinah. Ketika itu, Abu Bakar baru kembali dari
perjalanan dagang di Syam dengan membawa seribu unta penuh muatan barang. Situasi
krisis membuat banyak pedagang Madinah berusaha membeli barang-barang Abu
Bakar dengan harga tinggi untuk ditimbun atau dijual kembali demi keuntungan besar.
Namun, Abu Bakar menolak seluruh tawaran tersebut. Ia justru memilih membagikan
seluruh barang dagangannya—termasuk unta-untanya—kepada kaum miskin dan
mereka yang terdampak krisis.?? Tindakan ini mencerminkan puncak integrasi antara
etika, spiritualitas, dan praktik ekonomi dalam Islam. Usaha dagang Abu Bakar terus
berlangsung hingga ia diangkat menjadi Khalifah, bahkan pada masa awal
kekhalifahannya ia belum menerima gaji dari negara.?

Selain Abu Bakar, figur penting dalam sejarah perdagangan Islam awal adalah
Khadijah binti Khuwailid, Ummul Mukminin sekaligus istri Nabi Muhammad Saw.
Khadijah dikenal sebagai pengusaha perempuan yang kaya raya dan memiliki jaringan
perdagangan luas hingga ke Syam. la mengelola usahanya dengan sistem mudharababh,
yakni kerja sama antara pemilik modal dan pengelola usaha dengan pembagian
keuntungan yang disepakati. Khadijah mempekerjakan banyak pegawai laki-laki dan
dikenal adil serta profesional dalam membagi keuntungan.

20 Ataullah Bogdan Kopanski, “The Nazarean Legacy: Religious Conflict in Pre-Islamic Arabia

as Seen through Crew-Roman Eyes,” American Journal of Islam and Society, Vol. 15, Issue 2 (1998),
.1-24.

b 2006 s 5 il deLdall oY) 4 15 alall (AL gl 5 g Uil aali gl 3 5 pumaal) dpaall dama apas 21

22 Kalsoom Paracha and Iqra Arif, “An Overview of the Islamic Trade System and its Various
Types,” Annals of Social Sciences and Perspective, Vol. 6, Issue 2 (2025), p. 129-147.

23 Baker Ahmad Alserhan, The Principles of Islamic Marketing (New York: Routledge, 2017),
p. 50-55.

106


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Dalam salah satu ekspedisi dagang, Khadijah mempercayakan Nabi
Muhammad Saw. untuk memimpin perjalanan ke Bostra, ditemani oleh Maysarah,
salah satu pelayan Khadijah. Sebelum keberangkatan, Khadijah menjanjikan imbalan
yang lebih besar daripada yang biasa ia berikan kepada para pedagang Quraisy lainnya.
Nabi Muhammad Saw. menerima tawaran tersebut dan menjalankan misi dagang
dengan penuh integritas. Di Bostra, beliau berhasil menjual barang-barang dari Makkah
dan membeli komoditas baru dengan keuntungan yang signifikan. Sepulang ke
Makkah, keuntungan yang diperoleh jauh melampaui ekspedisi dagang sebelumnya,
sehingga Khadijah pun melipatgandakan upah beliau.?* Kisah ini tidak hanya
menegaskan kapasitas Nabi Muhammad Saw. sebagai pedagang ulung, tetapi juga
memperlihatkan praktik bisnis yang berbasis kepercayaan dan profesionalisme.

Sahabat lain yang tak kalah penting adalah Umar bin Khattab. Sebelum dan
sesudah memeluk Islam, Umar tetap menjalankan profesinya sebagai pedagang.
Bahkan setelah hijrah, ia masih berdagang hingga kemudian diangkat menjadi pejabat
negara dan memperoleh gaji resmi. Setelah menerima gaji, Umar memilih
meninggalkan dunia perdagangan untuk menghindari konflik kepentingan.?> Namun,
tradisi niaga tetap berlanjut dalam keluarganya. Kedua putranya, Abdullah dan
Ubaidillah, tetap menjalankan usaha dagang meskipun ayah mereka menjabat sebagai
Khalifah.

Salah satu peristiwa penting yang menggambarkan ketegasan etika ekonomi
Umar bin Khattab adalah konflik antara dirinya dengan kedua putranya. Dikisahkan
bahwa Gubernur Bashrah, Abu Musa al-Asy’ari, menyerahkan sejumlah dana dari
Baitul Mal kepada Abdullah dan Ubaidillah untuk dikelola dalam perdagangan. Setelah
usaha tersebut menghasilkan keuntungan dan zakatnya dikeluarkan, Umar
memerintahkan agar seluruh sisa keuntungan dikembalikan ke kas negara. Kedua
putranya merasa keberatan dan mengadu kepada Abu Musa. Abu Musa kemudian
memutuskan jalan tengah: separuh keuntungan diberikan kepada Abdullah dan
Ubaidillah sebagai hasil kerja mereka, sementara separuh lainnya diserahkan kepada
Umar untuk disimpan di Baitul Mal. Kisah ini menegaskan bahwa dalam praktik
ekonomi Islam awal, tidak ada toleransi terhadap penyalahgunaan fasilitas negara,
bahkan oleh keluarga penguasa.?®

Dengan demikian, praktik perdagangan Nabi Muhammad Saw. dan para
sahabatnya menunjukkan bahwa Islam sejak awal berkembang dalam tradisi ekonomi
yang aktif, global, dan berjejaring luas, namun tetap dikendalikan oleh prinsip etika,
keadilan, dan tanggung jawab sosial.

24 Benedikt Koehler, Early Islam and the Birth of Capitalism (Maryland: Lexington Books,
2014), 31.

25 Shibli Nu‘mani, Omar the Great: The Second Caliph of Islam, Volume 2 (Lahore: Sh. M.
Ashraf, 1962), p. 215.

26 S. M. Hasanuz Zaman, Trade in Islam: Principles and Practices, (India: Umma Publishing
House, 1970), p. 26.

107


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Kebijakan Perang Madinah

Setibanya di Madinah, Nabi Muhammad Saw. tidak saja membangun
komunitas pedagang untuk memperkuat basis ekonomi, tetapi juga menciptakan sebuah
negara yang berdaulat, madinah munawwarah. Negara Madinah menjadi modal baru
untuk memperlancar kepentingan bisnis yang sudah berjalan. Namun, kafilah dagang
Muslim Madinah mulai mendapat gangguan di Daumatul Jandal. Akhirnya, Nabi
Muhammad Saw. merespon dengan melakukan serangan ke Daumatul Jandal pada
bulan Rabi'ul Awwal tahun 5 H. Pertempuran tidak sempat meletus. Bahkan, Nabi
Muhammad Saw. kembali lagi ke Madinah sebelum tiba di Daumataul Jandal.?’” Nabi
Muhammad Saw. tidak memasuki Daumatul Jandal dan memilih berhenti di pinggiran
Syam karena tidak ingin menimbulkan kekhawatiran berlebihan dari Kekaisaran
Bizantium.?8

Sebelum ekspedisi ke Daumatul Jandal dilakukan, Nabi Muhammad Saw.
menerima informasi bahwa pasukan musuh di Daumatul Jandal tidak hanya
mengganggu kafilah dagang Arab melainkan juga tengah bersiap menyerang Negara
Madinah yang berdaulat. Nabi Muhammad Saw. merespon rencana penyerangan
Negara Madinah dengan menyiapkan pasukan muslim sebanyak 1,000 orang.
Sepanjang perjalanan menuju Daumatul Jandal, pasukan Muslim menggempur para
penggembala mereka hingga kocar-kacir. Kabar kedatangan pasukan Muslim sampai
lebih awal ke telinga orang-orang di Daumatul Jandal, sehingga mereka melarikan diri
satu hari sebelumnya.?’

Setibanya di Daumatul Jandal, pasukan Muslim tidak menemukan satu orang
pun tersisa. Pasukan muslim menyebar untuk memeriksa keadaan. Semua orang
melapor bahwa mereka tidak berhasil menemukan siapapun, kecuali seorang prajurit
yang bernama Muhammad bin Maslamah. Ibnu Maslamah berhasil menangkap satu
orang penduduk Daumatul Jandal, dan dari keterangannya diketahui bahwa penduduk
kota sudah melarikan diri sejak kemarin sore.*°

Ekspedisi ke Daumatul Jandal dianggap awal inisiasi Nabi Muhammad Saw.
melakukan kontak militer dengan Kekaisaran Bizantium.3! Nabi Muhammad saw. tidak
berhadap-hadapan lagi dengan Bizantium sampai 3 tahun ke depan. Perang melawan
Bizantium baru terjadi pada 8 H., ketika Perang Dzatu Athlah pecah. Dalam perang

27 ‘All Muhammad Muhammad Sallabi, The Noble Life of the Prophet, Volume 3 (Riyad:
Darussalam, 2005), p. 1464.

28 Masudul Hasan, History of Islam: Classical period, 571-1258 C.E (Lahore: Islamic
Publications, 1998), p. 77. )

185 0= 2000 4 (oSl Sl gy, oloa (Y e IR jlal) 94y suill 3 )l 0l 29

=2z 1995, JSall s 1y - (3ed Ainda oy )5 538 1 ¢ el oV Il alu) agudl 3815 0 e (g3 dana dll 2o 511 30

27-3

g el s adle Al Lo Jpu Il jeae 8 SLEH 3L 5 A5l Al g (s CBall " vpesll de (53¢ 5 deal gl B 58 31

. 251-2690= 2013 434 2221 9 aladll (ol

108


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

tersebut, Nabi Muhammad Saw. mengutus Ka’ab bin ‘Umair Al-Ghifari bersama 15
orang lainnya menuju Dzatu Athlah, wilayah pinggiran Syam. Namun, semua pasukan
Muslim terbunuh kecuali Ka’ab yang berhasil melarikan diri ke Madinah dengan
selamat.>

Kekalahan dalam Perang Dzatu Athlah direspon pada bulan Jumadil Awwal di
tahun yang sama. Nabi Muhammad Saw. mengirim pasukan Muslim ke wilayah Syam,
di bawah komando Zaid bin Haritsah, Ja’far bin Abi Thalib, dan Abdullah bin
Rawahah. Jumlah pasukan Muslim sebesar 3,000 orang. Mereka bermalam di Ma’an
(Jordan). Sementara pasukan Bizantium berjumlah 100,000 orang, karena mendapat
dukungan dari suku-suku Arab seperti Lakhm, Judzam, Al-Qain, Bahra’, dan Bali.
Mereka bermalam di Mab, wilayah Al-Balqa’. Kedua pasukan bertempur di desa
Masyarif, perbatasan wilayah Al-Balqa’. Pasukan Muslim sempat menyingkir ke desa
Mu’tah. Perang kembali pecah di desa Mu’tah ini.?

Perang Mu’tah membawa kerugian besar bagi pihak Muslim, karena tiga
komandan mereka Zaid, Ja’far dan Abdullah terbunuh. Kekalahan itu memberikan
tekanan psikologis yang begitu berat bagi umat Muslim. Menurut Ibnu Hibban, pada
tahun 9 H., satu tahun pasca perang, sahabat Umar bin Khatthab mengagumi kekuatan
Bizantium dan Persia. Umar pun meminta Nabi Muhammad saw. agar berdoa kepada
Allah dan memohon supaya umat Muslim diberikan kejayaaan seperti Bizantium dan
Persia. Nabi Muhammad Saw. menjawab agar Umar tidak perlu berkecil hati melihat
Persia dan Bizantium sebagai umat yang mendapat kebahagiaan mereka hanya di dunia
saja.

Pada bulan Rabi’'ul Awwal tahun 9 H., beberapa suku-suku Arab yang
sebelumnya mendukung Bizantium selama Perang Mu’tah, seperti Bali dan Lakhm,
datang menghadap Nabi Muhammad saw. di Madinah. Suku Bali mengutus satu orang
bernama Ruwaifa' bin Tsabit Al-Baliwi. Sementara Suku Lakhm mengutus 10 orang,
yaitu Hani' bin Habib, Al-Fakih bin Al-Nu'man, Hablah bin Malik, Abu Hind bin Bar,
Al-Thayyib bin Bar, Tamim bin Aus, Na'im bin Aus, Yazid bin Qais, 'Urwah bin Malik,
dan Murrah bin Malik. Suku Lakhm menghadiahkan minuman keras (khamr) kepada
Nabi Muhammad Saw. Nabi Muhammad Saw. menolaknya, tetapi suku Lakhm masih
memaksa dengan mengatakan agar khamr itu dijual, kemudian uvangnya digunakan
Nabi Muhammad saw. Nabi Muhammad tetap menolak, dan mengatakan bahwa
sesuatu yang diharamkan memakannya haram pula menjualnya.*

Negosiasi suku-suku Arab dengan Nabi Muhammad Saw. tidak berhasil.
Pertempuran melawan Bizantium untuk ketiga kalinya tidak terhindarkan. Menurut Al-
Wagqidi, para pedagang muslim yang baru tiba di Madinah dari Syam menyampaikan

wn 165,00 Y IR LAl s A sl 8 el (s o) 3232
33 F. E. Peters, Muhammad and the Origins of Islam (Albany, New York: State University of

New York Press, 1994), p. 231.
425 422021 The Writer Operation,Jd sl 8 s (& Jsomll jaita dealdla = 5300 34

109


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

kabar bahwa Kekaisaran Bizantium sedang mempersiapkan pasukan lebih besar untuk
menyerang Madinah. Kaisar Heraklius mendanai perang untuk jangka waktu satu tahun
lamanya, serta mengumpulkan bala bantuan dari suku-suku Arab seperti Lakhm,
Judzam, Ghassan, dan 'Amilah untuk bersama-sama menggempur Madinah.

Mendengar pergerakan Bizantium, pada bulan Rajab 9 H., Nabi Muhammad
Saw. memerintahkan umat muslim mempersiapkan diri untuk kembali berperang. Kali
ini persiapan harus jauh lebih matang, karena sedang memasuki musim panas. Orang-
orang kaya diperintahkan menyumbangkan harta mereka. Menurut Ibnu Ishaq, Utsman
bin 'Affan adalah sahabat yang paling banyak dalam menyumbang. Menurut Al-
Wagqidi, Abu Bakar as-Shiddiq adalah sahabat yang pertama kali menyumbangkan
seluruh hartanya sebesar 4.000 dirham. Umar bin Khatthab menyumbangkan separuh
hartanya. Sedangkan Ustman bin ‘Affan menanggung sepertiga seluruh kebutuhan
tentara, sehinga sumbangannya menjadi yang terbesar. Total pasukan muslim
berjumlah 30,000 orang.

Dalam perjalanan menuju wilayah Tabuk, banyak wilayah yang semula
dikuasai Bizantium menyerahkan diri dan berdamai. Kota-kota tersebut antara lain
Aylah, Adzrah, dan Jarba’. Pasukan Muslim menetap di Tabuk selama 10 hari, dan
kemudian kembali ke Madinah. Saking beratnya beban pengaruh Perang Tabuk
terhadap psikologi, sebagian umat muslim berkata bahwa tidak akan ada lagi jihad
setelah Perang Tabuk ini. Namun, ucapan tersebut dibantah oleh Nabi Muhammad Saw.
dengan menyatakan bahwa jihad akan terus berlanjut hingga nanti Nabi Isa as. turun ke
dunia.

Setibanya umat Muslim di Madinah, beberapa suku Arab yang semula
berafililasi dengan Bizantium memilih masuk Islam dan bergabung dengan pasukan
Muslim. Ibnu Ishaq menceritakan kisah keberislaman Farwah bin 'Amr bin Al-Nafirah
dari suku Judzam. Farwah adalah seorang bawahan Bizantium yang tinggal di Ma'an,
Syam, dan bertanggung jawab mengawasi orang-orang Arab di Ma'an dan sekitarnya.
Farwah Al-Judzami mengutus seorang utusan menghadap Nabi Muhammad Saw. di
Madinah, agar mengabarkan bahwa dirinya telah memeluk agama Islam. Untuk
menunjukkan ketulusannya, Farwah memberikan hadiah kepada Nabi Muhammad
Saw. berupa Bighal putih. Pihak Bizantium mengetahui peristiwa itu. Farwah pun
ditangkap dan dipenjarakan. Farwah dibunuh dengan cara disalib.

Selepas bulan Shafar 10 H., Nabi Muhammad Saw. mempersiapkan pasukan
Muslim untuk kembali berperang melawan Bizantium di Syam. Nabi Muhammad Saw.
mengutus Usamah bin Zaid bin Haritsah menuju wilayah Takhum. Nabi Muhammad
Saw. juga meminta Usamah untuk memasuki wilayah Darum, Palestina. Pada saat yang
sama, Nabi Muhammad saw. mengirim dua orang utusan lain, yaitu Dahiyah bin
Khalifah Al-Kalbi dan Suja' bin Wahab al-Asadi. Dahiyah diutus menghadap Kaisar
Bizantium, Heraclius, sementara Suja' kepada Al-Harits bin Abi Syamr Al-Ghassani,
penguasa Takhum, bawahan Bizantium. Satu tahun kemudian, sebelum Heraklius dan

110


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Harits al-Ghassani masuk Islam, Nabi Muhammad Saw. wafat pada 12 Rabiul Awwal
11 H.

Kesimpulan

Tulisan ini menegaskan bahwa keberhasilan Islam pada masa Nabi Muhammad
Saw. tidak dapat dipahami secara sempit sebagai akibat kekuatan militer atau
religiusitas normatif semata. Keberhasilan tersebut merupakan hasil integrasi antara
visi dagang yang beretika, praktik ekonomi yang berkeadilan, serta kebijakan politik-
militer yang rasional dan strategis. Sejak awal, Nabi Muhammad Saw. dan para sahabat
membangun sistem perdagangan yang berpijak pada nilai moral seperti kejujuran,
amanah, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini tidak berhenti pada tataran
normatif, tetapi diterapkan secara konkret dalam pasar, jaringan niaga lintas wilayah,
dan relasi ekonomi global.

Praktik perdagangan Islam awal tampil sebagai kritik struktural terhadap sistem
ekonomi global pra-Islam yang ditandai oleh monopoli, eksploitasi, dan perbudakan.
Islam memang tidak menghapus perbudakan secara revolusioner dan instan, tetapi
membangun kerangka normatif, hukum, dan kebijakan publik yang secara gradual
mendorong pembebasan manusia dan transformasi relasi produksi. Instrumen seperti
mukatabah, pembebasan budak melalui Baitul Mal, serta larangan eksploitasi ekonomi
menunjukkan bahwa orientasi perdagangan Islam melampaui sekadar akumulasi
kapital dan diarahkan pada tujuan etis serta kemaslahatan sosial.

Komunitas pedagang Madinah—yang melibatkan Nabi Muhammad Saw.,
Khadijah binti Khuwailid, Abu Bakar, Umar bin Khattab, dan para sahabat lainnya—
menjadi bukti bahwa aktivitas ekonomi berskala global dapat berjalan selaras dengan
komitmen spiritual dan keadilan sosial. Kekayaan tidak diposisikan sebagai tujuan
akhir, melainkan sebagai sarana untuk memperkuat solidaritas, membela kemanusiaan,
dan menopang kepentingan umat. Dengan demikian, Islam sejak awal berkembang
dalam kultur niaga global yang aktif dan berjejaring luas, namun tetap dikendalikan
oleh prinsip etika.

Dalam konteks politik dan militer, kebijakan perang Nabi Muhammad Saw.
terhadap Bizantium juga tidak berdiri sebagai ekspansi kekuasaan semata. Kebijakan
tersebut berkaitan erat dengan perlindungan jalur perdagangan, penjagaan kedaulatan
negara Madinah, dan respons terhadap ancaman geopolitik eksternal. Peristiwa-
peristiwa seperti Perang Mu’tah dan Tabuk menunjukkan bahwa kebijakan militer
Islam awal memiliki dimensi ekonomi-strategis yang rasional, bukan agresi ideologis
semata. Dengan demikian, perdagangan, etika, dan kebijakan perang dalam Islam awal
membentuk satu kesatuan visi peradaban yang utuh.

111


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Meski demikian, tulisan ini masih memiliki keterbatasan. Analisisnya bersifat
kualitatif-deskriptif dan belum dilengkapi data kuantitatif ekonomi, belum
membandingkan praktik perbudakan Islam secara sistematis dengan peradaban lain,
serta belum menggunakan kerangka teoritik ekonomi politik dan hubungan
internasional secara mendalam. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan
mengembangkan studi komparatif lintas peradaban, menggunakan pendekatan
interdisipliner, serta mengkaji relevansi visi dagang Nabi Muhammad Saw. bagi krisis
etika ekonomi global kontemporer.

BIBLIOGRAPHY

Alserhan, Baker Ahmad. The Principles of Islamic Marketing. New York: Routledge,
2017.

Awais, Muhammad. “10. Understanding Market Structure in Islamic Framework,” in
Muhammad Awais, Ali Osman Oztiirk, Omar Khalid Bhatti, and Nazima Ellahi
(eds.), The Islamic Economic System: Cultural Context in a Global Economy.
London: Routledge, 2024.

Azhar, Mufti Mohammad Talha. “Prophet (SAW) and Sahaba's Business Life.”
Contemporary Journal of Social Science Review, Vol. 3, Issue 2 (2025).

Bruning, Jelle and Said Reza Huseini. “Slavery in Byzantium and the Medieval
Islamicate World: Texts and Contexts.” Slavery & Abolition, Vol. 44, Issue 4
(2023). https://doi.org/10.1080/0144039X.2023.2264110.

Davis, Winston. “Max Weber on Religion and Political Responsibility,” Religion, Vol.
29, Issue 1 (1999). https://doi.org/10.1006/reli.1999.0177.

Durak, Koray. “The economy of Melitene/Malatya and its role in the Byzantine-Islamic
trade (seventh to elevent centuries).” Byzantinische Zeitschrift, Vol. 115, Issue
3 (2022). DOI 10.1515/bz-2022-0005.

Giiglii, Idris. “Karl Marx and Ralf Dahrendorf: A comparative perspective on class
formation and conflict,” Eskisehir Osmangazi Universitesi lktisadi ve Idari
Bilimler Dergisi, Vol. 9, Issue2 (2014).

Hasan, Masudul. History of Islam: Classical period, 571-1258 C.E. Lahore: Islamic
Publications, 1998.

Hirshleifer, Jack. The Dark Side of the Force: Economic Foundations of Conflict
Theory. Camrbidge, UK : The Press Syndicate of the University of Cambridge,
2001.

Hitti, Philip K. History of the Arabs: From the Earliest Times to the Present. Hampshire
and London: Macmillan Education Ltd, 1970.

Koehler, Benedikt. Early Islam and the Birth of Capitalism. Maryland: Lexington
Books, 2014.

112


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
https://doi.org/10.1080/0144039X.2023.2264110
https://doi.org/10.1006/reli.1999.0177

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 2, No. 10 2025

Kopanski, Ataullah Bogdan. “The Nazarean Legacy: Religious Conflict in Pre-Islamic
Arabia as Seen through Crew-Roman Eyes,” American Journal of Islam and
Society, Vol. 15, Issue 2 (1998). https://doi.org/10.35632/ajis.v1512.2194.

Lee, Jeanna. “The Weight of Silk: An Exploratory Account into the Developing
Relations between Byzantium and China.” History in the Making, Vol. 14, Issue
1, article 4, (2021). https://scholarworks.lib.csusb.edu/history-in-the-
making/voll4/iss1/4.

Mitter, Ulrike. “Unconditional Manumission of Slaves in EARLY ISLAMIC LAW: a
Hadith  Analysis,” Der  Islam, Vol. 78, Issue 1 2001).
https://doi.org/10.1515/islm.2001.78.1.35.

Nu‘mani, Shibli. Omar the Great: The Second Caliph of Islam, Volume 2. Lahore: Sh.
M. Ashraf, 1962.

Nurhadi. “The Tube Hadis Study About Monopoly In Business Economy,”
International Journal of Economics, Business and Accounting Research, Vol.
2, Issue 4 (2018). https://doi.org/10.29040/ijebar.v2i104.348.

Oikonomides, Nicolas. “Silk Trade and Production in Byzantium from the Sixth to the
Ninth Century: The Seals of Kommerkiarioi.” Dumbarton Oaks Papers, Vol.
40, (1986). https://doi.org/10.2307/1291528.

Paracha, Kalsoom and Igra Arif. “An Overview of the Islamic Trade System and its
Various Types,” Annals of Social Sciences and Perspective, Vol. 6, Issue 2
(2025). https://doi.org/10.52700/assap.v6i2.468.

Peters, F. E. Muhammad and the Origins of Islam. Albany, New Y ork: State University
of New York Press, 1994.

Ridley, Yvonne. The Rise of the Prophet Muhammad: Don't Shoot the Messenger.
Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2019.

Ruggles, D. Fairchild. Islamicate Environments: Water, Land, Plants, and Society.
Cambridge: Cambridge University Press, 2025.

Sallabi, ‘Ali Muhammad Muhammad. The Noble Life of the Prophet, Volume 3. Riyad:
Darussalam, 2005.

Widodo, Aditya Pratama. “In the Middle Kingdom: A Historical Survey on the Arabs
and Persians’ Ventures in China, 600s—1300s,” I[IUM: Journal of Religion and
Civilisational Studies, Vol. 7, Issue 1 (2024).
https://journals.itum.edu.my/irkh/index.php/ijrcs/article/view/332.

Wiseman, Herbert Victor. Political Systems: Some Sociological Approaches. London:
Routledge, 2024.

Zaman, S. M. Hasanuz. Trade in Islam: Principles and Practices. India: Umma
Publishing House, 1970.

L2000 diss  padbY) Sl 15 sl (Y Sl LAl 5 3 il 5 ) s )

113


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
https://doi.org/10.35632/ajis.v15i2.2194
https://scholarworks.lib.csusb.edu/history-in-the-making/vol14/iss1/4
https://scholarworks.lib.csusb.edu/history-in-the-making/vol14/iss1/4
https://doi.org/10.1515/islm.2001.78.1.35
https://doi.org/10.29040/ijebar.v2i04.348
https://doi.org/10.2307/1291528
https://doi.org/10.52700/assap.v6i2.468
https://journals.iium.edu.my/irkh/index.php/ijrcs/article/view/332

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality

(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)

Website: http://journal.iain-manado.ac.id /index.php /AJIP /index
Vol. 2, No. 10 2025

Dl g - équ.\gu@)h ’L“gﬁ\)l\ c‘;.'md\ ch)n-}‘;AuS“ Wﬁj\ 28} g (p yac (g dasa 4l e }.1\
. 1995, sdl

Al 5 Acbdall oY) AnSa 13l (A 5 duldl Faotll) Gaabld gl @3 3 padll awdl dese
2006 )50 s

Al ailis y CUadl) o jee Anad s A5 ) sl g el A A A) )3 | e I e G p D) e

YEYY ‘(:J}S/\ sdaykhall ’a_m}:ud\c ’EJ)JAX\M:\.\A]\JLAMY\WM\_D\J}JSA;\JL&) ,4_\:;41”‘5...4)
YooY oa
e

ade dl Lo Jpu )l pac (8 HLE 3D 5 Aaall A ga (an GERN " deall de (gage g deal leliB g 3e
2013 4634 2211 9 dlaall (6l e 5y "l

oalidl g cileliall g cleall g 4 HlaY) ) 3l | o 5a¥) Sall dasa )5Sl de o (Al Me daas
— ALY Sl Aalall B giall Al 8 dnedlu) dpaall Guli age e il il dpaladl A
N EFY Al Akl g

.2021 The Writer Operation,Jd sl 8 s (& )5 pull paite deal dla = gee

114


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

