Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

DEKONSTRUKSI MITOS HANTU DI
INDONESIA: PENDEKATAN INTEGRATIF
TAFSIR, NEUROSAINS, DAN SOSIOLOGI

Sayyid Muhammad
Universitas Islam Negeri Madura
E-mail: Dmr2449@gmail.com

Abstract: Indonesian society remains entangled in "Mpystical Logic" (Logika Mistika), as
conceptualized by Tan Malaka, where natural phenomena and cognitive biases are frequently
interpreted through supernatural lenses. This research aims to deconstruct the existence of visual
ghosts (such as pocong and kuntilanak) through an integrative approach encompassing Islamic
theology, neuroscience, and social critique. Employing a literature review method with theoretical
triangulation, this study presents three primary findings. First, theologically, the human eye lacks
the biological capacity to perceive the original form of Jinn (OS. Al-A'raf: 27), except through the
mechanism of Tamatsul (material solidification) which is subject to the laws of physics. Modern
ghost sightings, characterized by transparency, fail to meet this requirement. Second, scientifically,
ghost sightings are illusions triggered by the mechanisms of Pareidolia, the Hyperactive Agency
Detection Device (HADD), and environmental phenomena such as infrasound. Third, the
inconsistency of ghostly forms, which are bound by geographical borders, proves that they are
cultural constructions rather than objective realities. This study concludes that a firm demarcation
is necessary between believing in the Unseen (Ghaib) entities (Jinn) and rejecting visual
superstitions, in order to purify monotheism (Tawhid) and foster a scientific society free from
mystical fatalism.

Key Words : Ghaib, Mystical Logic, Pareidolia, Tamatsul, Tafsir AI-Manar.

Abstrak: Masyarakat Indonesia masih terjebak dalam Logika Mistika (Tan Malaka), di mana
fenomena alam dan bias kognitif seringkali ditafsirkan secara supranatural. Penelitian ini
bertujuan mendekonstruksi eksistensi hantu visual (seperti pocong dan kuntilanak) melalui
pendekatan integratif: teologi Islam, neurosains, dan kritik sosial. Menggunakan metode studi
pustaka dengan triangulasi teori, penelitian ini menghasilkan tiga temuan utama. Pertama, secara
teologis, mata manusia tidak memiliki kapasitas biologis untuk melihat wujud asli Jin (OS. Al-A'raf:
27), kecuali melalui mekanisme Tamatsul (pemadatan materi) yang tunduk pada hukum fisika.
Penampakan hantu modern yang transparan tidak memenuhi syarat ini. Kedua, secara saintifik,
penampakan hantu merupakan ilusi yang dipicu oleh mekanisme Pareidolia, Hyperactive Agency
Detection Device (HADD), dan fenomena lingkungan seperti infrasound. Ketiga, inkonsistensi
wujud hantu yang terikat batas geografis membuktikan bahwa ia adalah konstruksi budaya, bukan
realitas objektif. Penelitian ini menyimpulkan perlunya demarkasi tegas antara mengimani entitas
Ghaib (Jin) dengan menolak takhayul visual, demi memurnikan tauhid dan membentuk masyarakat
berbasis sains (Scientific Society) yang bebas dari fatalisme mistis.

Kata Kunci : Ghaib, Logika Mistika, Pareidolia, Tamatsul, Tafsir Al-Manar.

115


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
mailto:Dmr2449@gmail.com

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Pendahuluan

Indonesia sebagai negara yang tengah mengalami transisi menuju modernitas
digital, menghadapi paradoks kultural yang cukup pelik. Di satu sisi, akses terhadap
informasi ilmiah semakin terbuka lebar, namun di sisi lain, konsumsi masyarakat
terhadap konten bernuansa horor dan mistis justru menunjukkan tren peningkatan yang
signifikan. Fenomena ini tidak hanya terlihat dari tingginya rating film horor di
bioskop, tetapi juga menjamurnya konten kreator di media sosial yang mengeksploitasi
lokasi-lokasi terbengkalai dengan narasi angker. Hal ini mengindikasikan bahwa pola
pikir masyarakat belum sepenuhnya beranjak dari apa yang disebut sebagai mentalitas
pra-ilmiah, di mana ketakutan terhadap entitas tak kasat mata masih mendominasi
ruang bawah sadar kolektif.!

Kondisi sosiologis ini menciptakan kerentanan yang nyata dalam struktur
masyarakat. Kepercayaan fatalis terhadap lokasi angker atau benda keramat seringkali
melumpuhkan nalar kausalitas, yaitu kemampuan untuk menghubungkan sebab dan
akibat secara logis. Akibatnya, masyarakat menjadi rentan terhadap berbagai bentuk
eksploitasi, mulai dari penipuan bermodus pengobatan spiritual, penggandaan uang,
hingga ritual pembersihan aura yang tidak memiliki landasan teologis maupun medis
yang jelas. Dalam konteks ini, hantu tidak lagi sekadar menjadi cerita rakyat, melainkan
instrumen ketakutan yang membelenggu kemajuan berpikir.?

Akar permasalahan ini dapat ditelusuri kembali pada konsep Logika Mistika
yang digagas oleh Tan Malaka. Dalam analisisnya, Malaka mengkritik kecenderungan
masyarakat Indonesia yang masih terjebak pada fase berpikir mistis, di mana setiap
fenomena alam yang tidak dipahami langsung dikaitkan dengan campur tangan roh
halus. Meskipun Malaka berangkat dari landasan materialisme, kritik sosiologisnya
tetap relevan untuk membedah kemunduran nalar masyarakat tanpa harus menafikan
eksistensi metafisika agama. Hal ini diperparah oleh struktur budaya sinkretis yang
sebagaimana dicatat oleh Clifford Geertz, sangat akrab dengan dunia /elembut atau
memedi. Bagi masyarakat Jawa khususnya, dunia roh dianggap hidup berdampingan
secara spasial dengan manusia, sehingga memicu bias kognitif yang kuat saat
menghadapi fenomena ganyjil.3

Meskipun fenomena ini begitu masif, diskursus akademik yang ada selama ini
cenderung terpolarisasi ke dalam dua kutub yang saling berjauhan. Kutub pertama
adalah kajian antropologis dan sosiologis yang memandang kepercayaan terhadap
hantu semata-mata sebagai kearifan lokal atau sistem simbol budaya yang perlu
dilestarikan tanpa kritik epistemologis. Studi-studi ini seringkali berhenti pada
deskripsi fenomena tanpa berusaha membedah validitas objektif dari penampakan itu
sendiri.*

Sebaliknya, kutub kedua didominasi oleh literatur teologis konservatif yang
cenderung mengafirmasi seluruh pengalaman mistis sebagai gangguan Jin atau sihir.

! Tan Malaka, Madilog: Materialisme, Dialektika, Logika (Jakarta: Widjaya, 1951), 45.

2 Samsurizal dan Ifteakar Mohammad Sadi, "Azimat Dalam Perspektif Sosial-Budaya, Agama, Dan
Spiritual Peradaban Manusia," A/-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 17, no. 1 (2025): 8.

3 Clifford Geertz, The Religion of Java (London: The University of Chicago Press, 1976), 16.

4 Ikha Safitri, "Kepercayaan Gaib dan Kejawen: Studi Kasus pada Masyarakat Pesisir Kabupaten
Rembang," Sabda 8 (2013): 20.

116


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Narasi ini seringkali menelan mentah-mentah pengakuan visual masyarakat, seperti
melihat pocong atau kuntilanak, sebagai kebenaran mutlak, tanpa melalui proses
verifikasi saintifik untuk memisahkan mana yang murni gangguan metafisik dan mana
yang merupakan gejala medis atau psikologis. Akibatnya, terjadi kekaburan batas yang
serius antara keimanan terhadap yang ghaib dengan kepercayaan terhadap takhayul.’

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan epistemologis tersebut dengan
menawarkan pendekatan yang lebih integratif. Tujuan utamanya adalah membuktikan
bahwa mayoritas fenomena hantu dedemit dalam wujud visualnya tidak memiliki
eksistensi objektif yang mandiri. Penelitian ini berusaha menarik garis demarkasi yang
tegas antara Jin sebagai fakta teologis yang wajib diimani keberadaannya, dengan
Hantu sebagai fiksi budaya yang merupakan produk konstruksi sosial. Penelitian ini
tidak bermaksud menolak kemungkinan interaksi ghaib secara mutlak, melainkan
menawarkan parameter verifikasi yang ketat agar umat beragama tidak terjebak dalam
dikotomi antara menjadi religius atau menjadi rasional.®

Sebagai kesimpulan awal, artikel ini mengajukan tesis bahwa eksistensi hantu
visual hanyalah manifestasi dari ketakutan purba manusia yang dibungkus oleh narasi
budaya lokal. Apa yang dianggap sebagai penampakan makhluk halus sejatinya adalah
proyeksi dari mekanisme pertahanan otak dan bias kognitif, bukan realitas metafisik
yang berdiri sendiri. Oleh karena itu, dekonstruksi terhadap mitos hantu bukan
merupakan upaya menafikan ajaran agama, melainkan justru langkah pemurnian tauhid
dari anasir-anasir khurafat yang menyesatkan.”

Metode Penelitian

Untuk membedah fenomena hantu secara komprehensif, penelitian ini
menggunakan pendekatan multidisipliner yang diawali dari perspektif teologis.
Landasan utamanya berpijak pada konsep Ghaib sebagaimana termaktub dalam QS.
Al-A’raf (7):27. Dalam tafsirnya, M. Quraish Shihab menegaskan bahwa frasa innahi
yarakum huwa wa qabiluhu min haisu la taraunahum (sesungguhnya ia dan pengikut-
pengikutnya melihat kamu dari suatu tempat yang kamu tidak bisa melihat mereka)
merupakan ketetapan hukum alam atau sunnatullah. Ayat ini memberikan batasan
ontologis yang jelas bahwa mata manusia tidak memiliki kapasitas biologis untuk
menangkap dimensi Jin dalam wujud aslinya. Oleh karena itu, setiap klaim visualisasi
makhluk halus oleh manusia biasa perlu diuji kembali validitasnya, karena secara
prinsip hal tersebut melampaui batasan indera yang telah digariskan agama, kecuali
melalui mekanisme khusus yang diizinkan syariat (seperti mukjizat atau tamatsul
fisik).®

> Baland Jalal, "The Neuropharmacology of Sleep Paralysis Hallucinations: Serotonin 2A Activation and
a Novel Therapeutic Drug," Psychopharmacology 235 (2018): 3085.

¢ M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 5 (Jakarta:
Lentera Hati, 2002), 67.

7 Piotr Szymanek, Jana Nenadalové, dan Neil Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat and Agency
Detection: A Preregistered Virtual Reality Study," Psychology of Religion and Spirituality 17, no. 3
(2025): 162.

8 Nadia Lazar Zuchrufi, "Telaah Penciptaan dan Keagamaan Jin Menurut M. Quraish Shihab dalam
Tafsir Al-Mishbah" (Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019), 55.

117


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Beralih ke dimensi psikologis, fenomena penampakan visual dijelaskan melalui
teori persepsi kognitif, khususnya mekanisme Pareidolia dan Hyperactive Agency
Detection Device (HADD). Penelitian terbaru dalam psikologi evolusioner
menunjukkan bahwa otak manusia memiliki kecenderungan alamiah untuk mendeteksi
keberadaan agen atau makhluk hidup pada objek-objek mati, terutama dalam kondisi
yang ambigu atau mengancam. Bias kognitif ini merupakan warisan evolusi untuk
bertahan hidup, di mana manusia purba lebih memilih salah menduga semak bergoyang
sebagai harimau (false positive) daripada mengabaikannya dan mengambil risiko
dimangsa. Akibatnya, dalam konteks modern, stimulus visual yang samar seperti
bayangan pohon atau baju yang tergantung seringkali diterjemahkan oleh otak yang
hyperactive sebagai sosok hantu.’

Dari sudut pandang sosiologi kritis, kerangka berpikir masyarakat dibedah
menggunakan konsep Logika Mistika yang digagas oleh Tan Malaka. Namun, perlu
diberikan catatan metodologis yang tegas bahwa penggunaan teori ini dibatasi pada
ranah aksiologi (dampak sosial), bukan ontologi (hakikat wujud). Penelitian ini
mengadopsi kritik Malaka terhadap mentalitas masyarakat yang mengabaikan hukum
kausalitas material dan lebih suka menyandarkan segala peristiwa pada kekuatan gaib,
tanpa mengadopsi pandangan materialisme ateistiknya yang menafikan keberadaan
Tuhan atau roh. Mentalitas mistika ini menciptakan hambatan epistemologis, di mana
rasa takut terhadap entitas supranatural, seperti hantu dedemit, menjadi penghalang
bagi tumbuhnya nalar ilmiah dan kemandirian berpikir.'°

Penelitian ini melakukan sintesis unik dengan mempertemukan dua aliran
pemikiran yang sekilas tampak bertentangan namun memiliki titik temu dalam
penolakan terhadap takhayul, yaitu tafsir reformis dan kritik sosial materialis. Di satu
sisi, tafsir A/-Manar karya Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha mewakili semangat
rasionalitas Islam yang menolak keras khurafat dan israiliyat (cerita-cerita mitos tanpa
dasar) yang mengotori akidah umat. Ridha menekankan bahwa kemunduran umat Islam
disebabkan oleh bekunya akal dan maraknya kepercayaan pada hal-hal yang tidak
logis.!!

Di sisi lain, Tan Malaka melalui Madilog menawarkan kritik tajam terhadap
mentalitas bangsa yang enggan berpikir dialektis. Meskipun berangkat dari landasan
ideologi yang berbeda, Ridha dari teologi pemurnian tauhid dan Malaka dari
materialisme sosial, keduanya bertemu pada satu kesimpulan krusial yakni kepercayaan
terhadap hantu visual dan kekuatan mistis yang tidak berdasar adalah ilusi yang
menghambat kemajuan peradaban. Sintesis ini membuktikan bahwa penolakan
terhadap mitos hantu tidak hanya didukung oleh argumen sains sekuler, tetapi juga
memiliki akar yang kuat dalam tradisi pembaruan Islam.!2

Di tengah literatur yang seringkali terpolarisasi antara penerimaan total
terhadap hal mistis atau penolakan total terhadap agama, penelitian ini mengambil

9 Szymanek, Nenadalova, dan Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat," 163.

10 Malaka, Madilog, 68.

' Nailul Izzata Gufron, "Rasionalitas Jin dalam Al-Qur'an (Kajian Tafsir Al-Manar Karya Muhammad
'Abduh)" (Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024), 40.

12 Hamidreza Fazeli et al., "A Critical Study of Tafsir Al-Manar Regarding the Miracles of Prophet
Ibrahim and Prophet Moses," International Journal of Health Sciences 6, no. S2 (2022): 6980.

118


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

posisi kebaruan sebagai jalan tengah atau wasathiyah. Kebaruan penelitian ini terletak
pada demarkasi tegas yang memisahkan antara Jin sebagai fakta teologis dengan Hantu
sebagai fiksi budaya. Penelitian ini tidak menafikan keberadaan Jin sebagai makhluk
ghaib karena hal tersebut merupakan bagian dari rukun iman. Namun, penelitian ini
secara kritis menolak visualisasi hantu populer (seperti pocong, kuntilanak, atau
genderuwo) sebagai wujud asli Jin. Dengan kata lain, posisi yang diambil adalah
mengimani yang ghaib adalah kewajiban, namun memercayai hantu visual adalah
kekeliruan logika yang harus dikoreksi. Pendekatan integratif ini diharapkan mampu
memberikan pencerahan yang seimbang, menyelamatkan akidah dari syirik kecil akibat
ketakutan irasional, sekaligus mendidik nalar masyarakat agar lebih saintifik.'?

Penelitian ini mengadopsi paradigma kualitatif dengan pendekatan
interdisipliner (interdisciplinary approach). Pilihan ini didasarkan pada kompleksitas
objek kajian yang tidak dapat diselesaikan hanya dengan satu sudut pandang keilmuan
semata. Untuk membedah aspek teologis, penelitian ini menggunakan metode Tafsir
Mawdi'T atau tafsir tematik, yaitu menghimpun ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan
dengan tema Ghaib, Jinn, dan Syaithan untuk membangun kerangka pemahaman yang
utuh. Kerangka teologis tersebut kemudian didialogkan dengan pendekatan Cognitive
Science of Religion (CSR) dan Neurosains untuk membedah mekanisme biologis dan
psikologis di balik pengalaman mistis manusia. Integrasi kedua disiplin ini
memungkinkan peneliti untuk melihat fenomena hantu tidak hanya sebagai isu akidah,
tetapi juga sebagai fenomena neuropsikologis yang dapat dijelaskan secara ilmiah.'4

Sumber data dalam penelitian ini diklasifikasikan menjadi dua kategori utama.
Sumber data primer meliputi teks Al-Qur'an dan literatur tafsir yang merepresentasikan
corak pemikiran rasionalis (tafsir bi al-ra'yi). Kitab-kitab yang menjadi rujukan utama
adalah Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab untuk konteks keindonesiaan,
Tafsir Al-Manar karya Rasyid Ridha untuk perspektif reformis, dan Mafatih al-Ghayb
karya Fakhruddin Ar-Razi untuk perspektif filosofis klasik. Pemilihan ketiga tafsir ini
didasarkan pada konsistensi mereka dalam menolak unsur khurafat dan israiliyat yang
seringkali mencemari pemahaman tentang hal ghaib. !>

Adapun sumber data sekunder mencakup literatur yang mendukung analisis
sosial dan saintifik. Untuk kritik sosial, rujukan utamanya adalah Madilog karya Tan
Malaka yang membedah pola pikir mistis masyarakat Nusantara. Perlu dicatat secara
metodologis bahwa rujukan ini digunakan secara terbatas sebagai pisau analisis
sosiologis untuk membedah fatalisme masyarakat, tanpa mengadopsi pandangan
materialisme dialektika secara ontologis yang menafikan metafisika. Sementara untuk
pembuktian saintifik, data diambil dari jurnal-jurnal internasional bereputasi yang
membahas fenomena Hallucination, Sleep Paralysis, dan Infrasound, termasuk
penelitian seminal dari Vic Tandy mengenai pengaruh frekuensi suara rendah terhadap
ilusi visual.®

13 Ahmad Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin: Kajian atas Naskah Akam al-Marjan fi Ahkam al-
Jan," Jurnal Lektur Keagamaan 16, no. 2 (2018): 395.

14 Zuchrufi, "Telaah Penciptaan,” 12.

15 Fazeli et al., "A Critical Study of Tafsir Al-Manar," 6979.

16 Vic Tandy dan Tony R. Lawrence, "The Ghost in the Machine," Journal of the Society for Psychical
Research 62, no. 851 (1998): 360.

119


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Proses analisis data dilakukan melalui empat tahapan sistematis. Tahap pertama
adalah Redefinisi Terminologis, di mana peneliti membedah kembali makna kata Ghaib
dan konsep Tamatsul (penjelmaan) berdasarkan dalil syar'i untuk menetapkan batasan
ontologis yang jelas antara entitas Jin (fakta teologis) dan hantu visual (konstruksi
budaya). Tahap kedua adalah Analisis Kausalitas, yang bertujuan mengurai mekanisme
pemicu penampakan dari sisi material, baik itu faktor fisika seperti gelombang
infrasonik dan keracunan gas, maupun faktor psikologis seperti bias kognitif dan
pareidolia.!”

Tahap ketiga adalah Uji Logika, yaitu menguji validitas fenomena hantu
menggunakan proposisi logis kritis, seperti menguji konsistensi bentuk hantu yang
terikat budaya (paradoks geografis) dan subjektivitas penglihatan (paradoks pengamat
tunggal). Tahap terakhir adalah Sintesis Integratif, di mana seluruh temuan dari analisis
teologis, saintifik, dan logis diramu untuk merumuskan implikasi sosial dan teologis,
khususnya terkait pemurnian tauhid dan reformasi cara berpikir masyarakat.'®

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui uji koherensi internal
(internal coherence) untuk memastikan bahwa argumen teologis yang dibangun tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar akidah Islam. Selain itu, teknik triangulasi
sumber diterapkan secara ketat dengan membandingkan teks wahyu (sebagai kebenaran
normatif) dengan fakta sains mapan (sebagai kebenaran empiris). Jika ditemukan
keselarasan antara dalil agama dan bukti sains dalam menafikan keberadaan hantu
visual, tanpa mengingkari eksistensi Jin yang ghaib, maka kesimpulan tersebut
dianggap valid dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. '’

Pembahasan
Landasan Epistemologis: Redefinisi Ghaib dan Batasan Visual Manusia

Langkah pertama dan paling fundamental dalam mendekonstruksi mitos hantu
adalah mendudukkan kembali definisi Ghaib pada proporsi yang sebenarnya secara
kebahasaan dan istilah. Secara etimologis, kata ghaib berasal dari akar kata bahasa Arab
ghaba — yaghibu — ghaiban, yang bermakna segala sesuatu yang tersembunyi, absen,
atau tidak hadir di hadapan panca indera.?’ Dalam terminologi akidah, Ghaib merujuk
pada wujud atau entitas yang eksistensinya diakui namun materinya berada di luar
jangkauan persepsi indera manusia (beyond sensory perception). Definisi ini membawa
konsekuensi logis yang sering dilupakan masyarakat: jika sesuatu itu Ghaib, maka ia
tidak mungkin terlihat oleh mata telanjang dalam keadaan normal. Sebaliknya, jika
sesuatu itu terlihat, dapat difoto, atau direkam, maka ia telah keluar dari status Ghaib
menjadi Syahadah (nyata/terindra). Oleh karena itu, klaim melihat hantu secara visual
sesungguhnya mengandung kontradiksi terminologis yang meruntuhkan definisi Ghaib
itu sendiri.?!

17 Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin," 385.

18 Malaka, Madilog, 50.

19 Gufron, "Rasionalitas Jin," 15.

20 Abi al-Fadl Jamal ad-Din Muhammad bin Mukrim Ibn Manziir. Lisan al-‘Arab, juz 1 (Beirut: Dar
Sadr, t.t.), 654.

2l Zuchrufi, "Telaah Penciptaan,” 30.

120


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Al-Qur'an memberikan demarkasi yang sangat tegas mengenai batasan interaksi
visual antara manusia dan dimensi Jin. Dalil aksiomatis yang menjadi landasan utama
dalam pembahasan ini ada dalam QS. Al-A'raf (7): 27:%

S, 0§ Ao, o Soten s . Ko

55 V&S e A.L::s) 3 (._i;)_i i)
...Sesungguhnya ia (Iblis/Jin) dan pengikut-pengikutnya melihat kamu dari suatu
tempat yang kamu tidak bisa melihat mereka...

Dalam Tafsir Al-Mishbah, M. Quraish Shihab memberikan analisis mendalam
terhadap frasa min haisu la taraunahum (dari sekiranya kamu tidak bisa melihat
mereka). Shihab menegaskan bahwa ketidakmampuan manusia melihat Jin bukanlah
kebetulan, melainkan Sunnatullah atau hukum alam yang telah ditetapkan Tuhan. Allah
menciptakan struktur biologis mata manusia dengan batasan spektrum tertentu yang
tidak mampu menangkap materi Jin yang terbuat dari marij min nar (nyala api yang
sangat halus/energi). Dengan demikian, adanya hijab mata atau Barrier of Vision ini
bersifat mutlak bagi manusia biasa. Shihab menekankan bahwa siapapun yang
mengaku dapat melihat Jin dalam wujud aslinya (original form), maka pengakuannya
patut diragukan karena bertentangan dengan nash Al-Qur'an.??

Lebih jauh, para mufassir rasionalis seperti Muhammad Abduh dalam Tafsir Al-
Manar menolak keras riwayat-riwayat khurafat yang menyatakan bahwa Jin dapat
dilihat dengan mudah oleh sembarang orang. Menurut Abduh, terbukanya hijab ghaib
adalah peristiwa luar biasa yang hanya mungkin terjadi dalam dua kondisi spesifik:
pertama, sebagai mukjizat bagi para Nabi dan Rasul untuk kepentingan wahyu; atau
kedua, sebagai karamah bagi para kekasih Allah (Wali) yang derajat keimanan dan
ketakwaannya sangat tinggi. Implikasinya, jika ada orang awam, yang bukan Nabi dan
bukan Wali, mengklaim melihat sosok menyeramkan di pohon besar atau rumah
kosong, maka secara teologis klaim tersebut adalah mardud (tertolak). Pengakuan
tersebut tidak membatalkan kebenaran ayat Al-Qur'an, melainkan membuktikan adanya
kekeliruan persepsi atau halusinasi pada si penglihat.?*

Konsekuensi dari dalil di atas membawa kita pada pemahaman bahwa apa yang
selama ini disebut masyarakat sebagai penampakan hantu (pocong, kuntilanak,
genderuwo) sesungguhnya bukanlah wujud asli dari Jin. Jika mata manusia tidak
didesain untuk melihat Jin (sesuai QS. Al-A'raf: 27), maka objek yang tertangkap oleh
mata tersebut pastilah bukan Jin dalam wujud aslinya. Fenomena visual tersebut, secara
eliminasi, hanya menyisakan dua kemungkinan logis: itu adalah rekayasa optik dari Jin
yang memadatkan diri menjadi materi (7amatsul, yang akan dibahas pada sub-bab
berikutnya), atau yang lebih sering terjadi, itu adalah halusinasi visual akibat proyeksi
ketakutan dari dalam pikiran manusia sendiri. Dengan demikian, menolak keberadaan
hantu visual bukan berarti mengingkari adanya Jin, melainkan justru memurnikan
konsep Ghaib agar tidak dicemari oleh imajinasi liar folklore budaya.?

22 Tim Penerjemah, 4l-Qur’'an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan 2019 (Jakarta LPMQ, 2019),
208.

23 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Vol. 5, 68.

24 Gufron, "Rasionalitas Jin," 52.

2> Mohamad Dliyauddin, "Jin dalam Perspektif Al-Qur'an Menurut Tafsir Mutawalli Asy-Sya'rawi"
(Skripsi, Institut PTIQ Jakarta, 2021), 45.

121


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Distingsi Terminologi: Membedah Fakta vs Fiksi

Kerancuan logika masyarakat dalam menyikapi fenomena gaib seringkali
bermula dari ketidakmampuan membedakan tiga entitas yang berbeda secara ontologis,
yaitu Jin, Setan, dan Hantu. Penelitian ini mengajukan sebuah trikotomi definis yang
tegas untuk memisahkan antara fakta teologis yang wajib diimani dengan fiksi budaya
yang harus dikritisi. Entitas pertama adalah Jin, yaitu makhluk dimensi paralel yang
diciptakan dari nyala api (marij min nar) dan memiliki kewajiban syariat atau mukallaf
layaknya manusia.?® Eksistensi Jin adalah fakta teologis yang mutlak, namun
interaksinya dengan dimensi manusia dibatasi oleh hukum fisika dan syariat yang ketat.
Isu krusial dalam pembahasan ini adalah konsep Tamatsul atau kemampuan Jin untuk
mengubah wujud. Ulama sepakat bahwa Jin memiliki kemampuan untuk bervisualisasi,
namun kemampuan ini tidak berlaku bebas tanpa aturan hukum alam.?’

Dalam kajian kitab klasik seperti Akam al-Marjan, dijelaskan bahwa ketika Jin
melakukan Tamatsul, ia harus tunduk pada hukum fisika materi yang berlaku di dimensi
manusia. Hal ini dikonfirmasi oleh riwayat hadis sahih (HR. Bukhari)?® tentang Abu
Hurairah r.a. yang menangkap setan pencuri zakat. Dalam peristiwa tersebut, Abu
Hurairah mampu memegang fisik pelaku, yang membuktikan bahwa Jin yang
menampakkan diri harus mengalami proses pemadatan energi atau kondensasi materi
menjadi wujud yang solid (jism). Konsekuensi logis dari pemadatan ini adalah Jin
tersebut menjadi objek fisik yang memantulkan cahaya, memiliki massa, dapat
disentuh, bahkan dapat dibunuh. Oleh karena itu, narasi populer yang menggambarkan
hantu sebagai sosok transparan, bayangan asap yang melayang, atau arwah yang tembus
tembok, sejatinya gugur secara ilmiah dan teologis.?’ Penampakan yang tidak
memenuhi syarat kepadatan materi tersebut bukanlah peristiwa Tamatsul dari Jin
(seperti pengalaman Abu Hurairah), melainkan distorsi persepsi visual atau halusinasi
yang terjadi di dalam otak pengamatnya.3’

Entitas kedua yang perlu didudukkan maknanya adalah Setan. Berbeda dengan
pemahaman umum yang menganggap setan sebagai spesies monster bertanduk, Al-
Qur'an mendefinisikan setan sebagai sifat atau adjektiva. Merujuk pada QS. Al-An'am
(6): 112, Allah menggunakan frasa syayatinal-insi wal-jinni (setan-setan dari jenis
manusia dan jin). Ayat ini menegaskan bahwa setan adalah predikat bagi setiap
makhluk yang memiliki karakter pembangkang, jahat, dan mengajak pada keburukan,
baik 1ia berasal dari golongan Jin maupun Manusia. Dengan demikian,
memvisualisasikan setan sebagai sosok hantu yang menyeramkan adalah reduksi
makna yang menyesatkan. Setan adalah deskripsi perilaku destruktif, bukan deskripsi
anatomi biologis makhluk tertentu yang bergentayangan menakuti manusia.3!

26 Zuchrufi, "Telaah Penciptaan," 50.

27 Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin," 388.

28 Muhammad ibn Isma 1l al-Bukhari, Sakih al-Bukhari, ed. Muhammad Zuhayr al-Nasir, vol. 3 (Beirut:
Dar Tawq al-Najah, 1422 H), 101, no. 2311.

2 Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin," 388.

30 Syaikh Bin Baz, Dialog Dengan Jin Yang Masuk ke Tubuh Manusia, terj. Muhammad Igbal A. Gazali
(Riyadh: Islamhouse.com, 2009), 15.

31 Zuchrufi, "Telaah Penciptaan,” 42.

122


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Kategori ketiga adalah Hantu, yang dalam penelitian ini didefinisikan sebagai
konstruksi budaya atau Cultural Construct. Hantu tidak memiliki eksistensi ontologis
yang mandiri di alam semesta, melainkan hanya memiliki eksistensi sosiologis di dalam
memori kolektif masyarakat. Hal ini terbukti dari inkonsistensi wujud hantu yang
sangat terikat pada simbol-simbol budaya setempat. Di Indonesia, representasi
ketakutan tertinggi divisualisasikan sebagai Pocong karena masyarakatnya akrab
dengan budaya pemulasaraan jenazah menggunakan kain kafan. Sementara di Barat,
hantu muncul dalam wujud Vampir yang mengenakan jas formal ala bangsawan Eropa.
Perbedaan wujud yang kontras ini menjadi bukti empiris bahwa hantu adalah produk
imajinasi sosial yang ditempelkan pada rasa takut manusia, bukan entitas ghaib yang
objektif. Sebagaimana dicatat oleh Geertz, kepercayaan terhadap makhluk halus seperti
memedi adalah cerminan dari struktur sosial masyarakat Jawa, bukan cerminan realitas
metafisik yang sesungguhnya.*

Analisis Sains dan Psikologi: Mekanisme Ilusi

Setelah membedah aspek teologis, dekonstruksi mitos hantu perlu dilanjutkan
dengan menelusuri mekanisme material yang memicu pengalaman tersebut. Seringkali,
apa yang dianggap sebagai fenomena supranatural sejatinya hanyalah respons biologis
tubuh terhadap faktor lingkungan fisik yang ekstrem atau anomali fungsi otak. Salah
satu temuan terpenting dalam bidang fisika lingkungan adalah pengaruh gelombang
suara berfrekuensi rendah atau Infrasound (di bawah 20 Hz). Dalam penelitian
seminalnya, Vic Tandy menemukan bahwa frekuensi 18.98 Hz, yang dapat dihasilkan
secara alami oleh angin di lorong sempit atau mesin industri seperti kipas angin,
ternyata memiliki resonansi yang hampir sama dengan bola mata manusia. Ketika
seseorang terpapar frekuensi ini, bola matanya akan bergetar secara halus, menciptakan
ilusi optik berupa noda abu-abu atau bayangan yang bergerak di sudut penglihatan
(peripheral vision). Temuan ini memberikan penjelasan rasional mengapa banyak
laporan penampakan terjadi di bangunan tua berlorong panjang, yang sejatinya adalah
efek fisika gelombang berdiri (standing waves), bukan kehadiran makhluk halus.*3

Selain faktor gelombang suara, variabel toksikologi lingkungan juga
memainkan peran signifikan dalam menciptakan fenomena rumah hantu. Bangunan tua
yang lembap dan berventilasi buruk seringkali menjadi sarang bagi jamur (mold)
beracun atau mengalami kebocoran gas Karbon Monoksida (CO) dari sistem
pembakaran yang tidak sempurna. Paparan jangka panjang terhadap spora jamur atau
gas CO dalam kadar rendah dapat menyebabkan hipoksia serebral (kekurangan oksigen
di otak) dan gangguan neurologis ringan. Gejala yang timbul meliputi pusing,
kebingungan, paranoia, hingga halusinasi visual dan auditori. Dalam kondisi ini, otak
yang mengalami intoksikasi akan memproyeksikan citra-citra menakutkan yang
tersimpan dalam memori bawah sadar, membuat penghuni rumah yakin bahwa mereka
sedang diganggu oleh arwah, padahal realitasnya mereka sedang mengalami keracunan
lingkungan.**

32 Geertz, The Religion of Java, 18.
3 Tandy dan Lawrence, "The Ghost in the Machine," 363.
34 Etzel Cardefia, ed., "Journal of Anomalous Experience and Cognition," JAEX 5, no. 2 (2025): 10.

123


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Beralih ke dimensi internal manusia, kecenderungan untuk melihat hantu
ternyata berakar kuat pada sejarah evolusi biologis kita. Psikologi evolusioner
menjelaskan fenomena ini melalui konsep Hyperactive Agency Detection Device
(HADD) atau Perangkat Deteksi Agen yang Hiperaktif. Otak manusia purba didesain
untuk menjadi paranoid demi kelangsungan hidup. Ketika nenek moyang kita
mendengar ranting patah di hutan, otak mereka diprogram untuk langsung berasumsi
bahwa itu adalah Harimau (Agen/Makhluk Hidup) daripada sekadar Angin. Kesalahan
tipe pertama (False Positive, mengira ada bahaya padahal tidak ada) adalah kesalahan
yang aman bagi kelangsungan hidup, sedangkan kesalahan tipe kedua (False Negative,
mengira angin padahal harimau) bisa berakibat fatal. Mekanisme bertahan hidup purba
inilah yang masih tertanam dalam amygdala manusia modern, sehingga saat kita berada
di tempat gelap dan sunyi, HADD akan bekerja berlebihan dan menerjemahkan
stimulus ambigu menjadi sosok yang mengancam. 3’

Bias evolusioner tersebut kemudian diperkuat oleh fenomena kognitif yang
disebut Pareidolia, yaitu kecenderungan otak untuk mencocokkan pola acak menjadi
bentuk yang familiar, khususnya wajah manusia. Mekanisme ini bekerja sangat cepat
di korteks visual untuk mengenali ekspresi teman atau lawan. Namun, dalam kondisi
pencahayaan minim (low light), kemampuan ini menjadi pedang bermata dua. Otak
akan memaksakan pola wajah pada benda-benda mati seperti baju yang tergantung,
pola serat kayu di pintu, atau gumpalan awan. Ketika Pareidolia bertemu dengan
priming budaya (narasi cerita seram yang pernah didengar), maka baju yang tergantung
itu seketika berubah menjadi sosok pocong dalam persepsi pengamat.>¢

Terakhir, salah satu fenomena fisiologis yang paling sering disalahartikan
sebagai serangan hantu adalah Sleep Paralysis atau kelumpuhan tidur. Masyarakat
Indonesia mengenalnya sebagai ketindihan atau rep-repan, yang diyakini sebagai ulah
makhluk halus yang menduduki tubuh korban. Secara medis, kondisi ini adalah REM
Atonia, sebuah fase normal dalam tidur di mana otak melumpuhkan otot-otot tubuh agar
manusia tidak memperagakan mimpinya. Terkadang, seseorang terbangun di tengah
fase ini: matanya terbuka dan sadar, namun tubuhnya masih terkunci. Dalam keadaan
panik karena tidak bisa bergerak, otak mengalami kebingungan dan memicu halusinasi
hypnagogic yang melibatkan sistem deteksi ancaman (threat detection). Penelitian
neurofarmakologi menunjukkan bahwa aktivasi reseptor Serotonin 2A (5-HT2A) pada
fase ini memicu halusinasi visual sosok hitam atau bayangan pengintai, yang
sebenarnya adalah proyeksi internal otak sendiri, bukan invasi eksternal dari dimensi
lain.3’

Anomali Logika Penampakan (Critical Inquiry)

Selain pembuktian melalui dalil teologis dan mekanisme neurobiologis,
validitas eksistensi hantu visual juga runtuh ketika diuji menggunakan proposisi logika
kritis. Terdapat serangkaian paradoks atau kejanggalan fundamental yang menyertai
narasi penampakan, yang mengindikasikan bahwa fenomena tersebut tidak memiliki
landasan objektif di dunia nyata. Paradoks pertama dan yang paling mendasar adalah

35 Szymanek, Nenadalova, dan Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat," 162.
36 Ibid., 165.
37 Jalal, "The Neuropharmacology of Sleep Paralysis," 3084.

124


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

The Single Observer Paradox atau Paradoks Pengamat Tunggal. Dalam epistemologi
sains, sebuah materi fisik dikatakan nyata secara objektif apabila ia memenuhi syarat
verifikasi intersubjektif, artinya keberadaannya dapat disaksikan oleh siapa saja yang
memiliki indera normal di lokasi yang sama. Jika ada sebuah meja di tengah ruangan,
semua orang di ruangan tersebut akan sepakat melihat meja. Namun, dalam mayoritas
kasus penampakan hantu, pengalaman tersebut bersifat singular dan subjektif, hanya
satu orang yang mengaku melihat sosok menyeramkan, sementara orang di sebelahnya
tidak melihat apa-apa. Hal ini menjadi bukti telak yang mematahkan klaim Tamatsul.
Jika hantu tersebut adalah Jin yang memadat menjadi entitas fisik (sebagaimana syarat
Tamatsul dalam hadis), seharusnya ia memantulkan cahaya yang tertangkap oleh semua
retina mata di lokasi tersebut. Ketidakhadiran verifikasi intersubjektif ini menjadi bukti
kuat bahwa fenomena tersebut terjadi di internal korteks visual pengamat (halusinasi),
bukan di eksternal realitas.®

Paradoks kedua yang menggugurkan universalitas hantu adalah The Cultural
Boundary Paradox atau Paradoks Batas Budaya. Jika hantu adalah arwah orang mati
yang gentayangan secara objektif, seharusnya wujud mereka memiliki pola yang
universal atau setidaknya acak tanpa memandang batas administratif negara. Namun
faktanya, manifestasi hantu sangat terkotak-kotak oleh batas geografis dan budaya.
Sosok Pocong hanya muncul di wilayah yang mengenal tradisi pemulasaraan jenazah
secara Islam (Nusantara), dan tidak pernah dilaporkan muncul di tengah masyarakat
New York atau London. Sebaliknya, hantu Vampir bergigi taring dengan jas formal
hanya muncul di kebudayaan Barat dan tidak pernah meneror penduduk desa di Jawa.
Inkonsistensi geografis ini menegaskan bahwa hantu bukanlah entitas mandiri yang
bebas nilai, melainkan produk daur ulang memori kolektif. Otak manusia hanya
memproyeksikan ketakutan sesuai dengan database hantu yang pernah diinput oleh
budaya tempat ia dibesarkan.*®

Terakhir, validitas penampakan hantu juga terbentur oleh The Ambiguity
Paradox atau Paradoks Ambiguitas. Narasi umum menyebutkan bahwa hantu
seringkali menghilang ketika didekati, disenter, atau divalidasi dengan cahaya terang.
Masyarakat awam menafsirkan hilangnya sosok tersebut sebagai sifat hantu yang malu
atau takut pada manusia yang berani. Padahal, dalam tinjauan Cognitive Science,
peristiwa menghilang tersebut sejatinya adalah proses koreksi persepsi atau error
correction yang dilakukan oleh otak. Penampakan hantu hampir selalu terjadi dalam
kondisi minim cahaya atau low signal-to-noise ratio, di mana otak dipaksa menebak
bentuk dari informasi visual yang tidak lengkap (ambigu), sehingga terjadilah
Pareidolia. Ketika objek tersebut disenter, informasi visual menjadi lengkap dan jelas
(high signal), sehingga otak menyadari bahwa sosok yang dikira hantu tersebut
hanyalah pelepah pisang atau bayangan lemari. Jadi, hantu itu tidak menghilang; ia
hanya terdekonstruksi oleh kejelasan data visual.

Ketiga anomali logika ini sejalan dengan kritik Tan Malaka mengenai bahaya
cara berpikir yang tidak teruji. Dalam Madilog, ia menekankan bahwa kebenaran
haruslah tahan uji (verifikasi) dan tidak boleh berlindung di balik kabut misteri.

38 Cardefia, "Journal of Anomalous Experience," 12.
3 Geertz, The Religion of Java, 28.
40 Szymanek, Nenadalova, dan Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat," 171.

125


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Menerima penampakan hantu yang penuh kontradiksi logika sebagai kebenaran adalah
bentuk kemalasan berpikir yang melestarikan kebodohan struktural. Oleh karena itu,
pengakuan akan ketiadaan hantu visual bukan hanya soal sains, tetapi juga soal
menegakkan integritas akal sehat dalam menilai realitas.*!

Tautan: Kritik Logika Mistika dan Implikasi Sosial

Seluruh bangunan argumentasi yang telah dipaparkan, mulai dari batasan
teologis hingga mekanisme neurobiologis, bermuara pada satu kritik sosial yang
fundamental: bahaya laten dari apa yang disebut Tan Malaka sebagai Logika Mistika.
Namun, perlu ditegaskan secara epistemologis bahwa penelitian ini mengadopsi
kerangka berpikir Malaka secara terbatas pada ranah aksiologi (dampak sosial), bukan
ontologi (hakikat ketuhanan). Penulis meminjam pisau analisis Malaka untuk
membedah mentalitas masyarakat yang masih tertahan pada fase berpikir pra-ilmiah,
tanpa mengadopsi pandangan materialisme dialektika-nya yang menafikan keberadaan
entitas ghaib secara mutlak. Fokus kritik ini terletak pada kecenderungan masyarakat
mengabaikan hubungan sebab-akibat atau kausalitas material demi penjelasan yang
bersifat supranatural dan spekulatif.?

Ketika masyarakat meyakini bahwa hantu visual adalah entitas nyata yang
mampu mengintervensi kehidupan fisik, maka mentalitas yang terbentuk adalah
fatalisme. Fatalisme ini mematikan daya juang (struggle for life) dan inisiatif manusia
untuk menyelesaikan masalah secara riil. Sebagai contoh kasus yang lazim terjadi,
ketika seseorang mengalami sakit mendadak, diagnosa yang muncul pertama kali
dalam benak kolektif keluarga seringkali adalah gangguan makhluk halus atau santet,
bukan infeksi virus, bakteri, atau gangguan medis lainnya. Akibatnya, penanganan
medis yang seharusnya prioritas menjadi terlambat dilakukan, dan kematian yang
secara medis bisa dicegah justru dilegitimasi sebagai takdir mistis yang tak terelakkan.
Inilah bentuk nyata bagaimana kepercayaan terhadap hantu visual dapat merenggut
nyawa melalui pengabaian kausalitas.*?

Dampak destruktif dari logika mistika ini juga merembes ke sektor ekonomi,
menciptakan kerentanan sosial yang masif. Masyarakat yang terbiasa berpikir bahwa
kekayaan atau kesialan ditentukan oleh faktor klenik menjadi mangsa empuk bagi
praktik penipuan berkedok spiritual. Fenomena dukun pengganda uang, penjualan jimat
kebal, atau ritual pembersihan rumah dari hantu dengan biaya fantastis, hanya bisa
tumbuh subur di lahan masyarakat yang nalar kritisnya telah tumpul. Dalam perspektif
sosiologis, kepercayaan terhadap hantu visual bukan sekadar kearifan lokal yang polos,
melainkan celah eksploitasi di mana ketakutan irasional masyarakat dikomodifikasi
(monetization of fear) oleh pihak-pihak yang tidak bertanggung jawab. Hal ini
menciptakan lingkaran setan kemiskinan struktural, di mana sumber daya ekonomi
yang seharusnya digunakan untuk investasi produktif atau pendidikan justru terbuang
percuma untuk ritual-ritual pembodohan.**

4 Malaka, Madilog, 72.

# Ibid., 75.

43 Samsurizal dan Sadi, "Azimat Dalam Perspektif Sosial-Budaya," 9.
44 Safitri, "Kepercayaan Gaib dan Kejawen," 25.

126


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Lebih jauh, hegemoni ketakutan terhadap hantu menciptakan hambatan serius
bagi kemajuan riset dan eksplorasi ilmiah. Label angker atau keramat pada suatu lokasi
seringkali menjadi tabu kultural yang tidak boleh dilanggar, sehingga menutup potensi
pemanfaatan atau penelitian ilmiah di tempat tersebut. Sebuah gua yang memiliki
fenomena akustik unik atau hutan yang memiliki biodiversitas langka bisa jadi tidak
tersentuh hanya karena adanya mitos penampakan genderuwo. Sikap ini adalah bentuk
stagnasi intelektual, di mana rasa ingin tahu (curiosity), yang merupakan bahan bakar
utama sains, dimatikan oleh rasa takut yang tidak berdasar. Tan Malaka
memperingatkan dengan keras bahwa selama bangsa Indonesia masih takut pada
bayangan pohon di malam hari, selama itu pula bangsa ini sulit untuk berdiri sejajar
dengan bangsa-bangsa lain yang telah memegang teguh prinsip ilmu pengetahuan.*’

Oleh karena itu, dekonstruksi mitos hantu bukan sekadar perdebatan teologis
tentang ada atau tiadanya Jin, melainkan prasyarat mutlak untuk membentuk
masyarakat berbasis sains atau Scientific Society. Transisi dari Logika Mistika menuju
Logika Ilmu Pengetahuan menuntut perubahan paradigma: dari masyarakat yang
reaktif terhadap takhayul menjadi masyarakat yang proaktif mencari data dan bukti.
Dengan menolak eksistensi hantu visual, kita sedang melatih otak untuk selalu
menuntut bukti empiris dan penjelasan rasional atas setiap fenomena. Hanya dengan
cara inilah, integrasi antara keimanan yang kokoh (Tauhid) dan nalar yang cerdas
(Sains) dapat terwujud, membebaskan bangsa dari belenggu ketakutan menuju
peradaban yang mencerahkan.*¢

Kesimpulan

Berdasarkan serangkaian analisis integratif yang telah dilakukan, penelitian ini
bermuara pada kesimpulan bahwa fenomena penampakan hantu dedemit tidak
memiliki landasan ontologis yang objektif di dunia nyata. Apa yang selama ini ditakuti
masyarakat sebagai sosok pocong, kuntilanak, atau genderuwo sejatinya adalah
resultan dari perpaduan kompleks antara fenomena fisika lingkungan, bias biologis
otak, dan narasi budaya. Secara teologis, fenomena ini gugur karena tidak memenuhi
syarat Tamatsul (pemadatan materi) sebagaimana dibuktikan dalam dalil hadis. Secara
fisika, paparan gelombang infrasound dan faktor lingkungan toksik terbukti mampu
memanipulasi persepsi visual manusia. Secara psikologis, mekanisme evolusioner
Hyperactive Agency Detection Device (HADD) dan Pareidolia bekerja secara otomatis
memproyeksikan wajah atau bentuk makhluk hidup pada benda mati demi
kewaspadaan purba. Ketika proyeksi internal ini bertemu dengan bumbu cerita rakyat
atau folklor yang tertanam kuat dalam memori kolektif, maka terciptalah ilusi hantu
yang terasa begitu nyata bagi pengamatnya. Dengan demikian, hantu bukanlah materi
yang menempati ruang, melainkan peristiwa kognitif yang terjadi di dalam kepala.

Perlu digarisbawahi secara tegas bahwa dekonstruksi yang dilakukan dalam
penelitian ini berfokus pada aspek visualisasi populer hantu atau folkloric ghosts.
Penelitian ini memiliki batasan epistemologis untuk tidak menafikan eksistensi Jin
sebagai entitas metafisik (Ghaib) maupun kemungkinannya berinteraksi fisik dalam
kondisi khusus (7Tamatsul). Sesuai dengan aksioma teologis dalam Islam, keberadaan

4 Tan Malaka, Madilog, 88.
46 Shihab, Tafsir AI-Mishbah, Vol. 5, 70.

127


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Jin diakui sebagai makhluk yang hidup di dimensi paralel, namun wujud aslinya tetap
terhijab dari pandangan mata manusia biasa. Oleh karena itu, penolakan terhadap
visualisasi hantu dedemit tidak serta merta menggugurkan keimanan terhadap rukun
iman yang berkaitan dengan hal ghaib. Justru, penelitian ini mendudukkan kembali
konsep Jin pada porsinya yang mulia sebagai makhluk ciptaan Allah yang mukallaf,
bukan sebagai monster imajiner yang menjadi objek ketakutan irasional manusia.

Sebagai implikasi praktis, penelitian ini merekomendasikan perlunya
pergeseran paradigma yang fundamental di kalangan masyarakat maupun akademisi.
Sudah saatnya umat Islam menarik garis demarkasi yang tegas antara dua wilayah:
mengimani yang Ghaib sebagai bentuk ibadah dan ketaatan pada wahyu, dengan
mempercayai hantu visual yang merupakan bentuk kemunduran logika dan sisa-sisa
animisme. Akademisi dan tokoh agama perlu lebih gencar melakukan edukasi sains
untuk mendekonstruksi Logika Mistika yang masih membelenggu nalar publik. Dengan
meninggalkan ketakutan tak berdasar terhadap mitos hantu, bangsa Indonesia
diharapkan dapat bertransformasi menjadi masyarakat berbasis sains (Scientific
Society) yang mampu memecahkan masalah kehidupan dengan nalar kritis, kausalitas
yang lurus, dan tauhid yang murni.

BIBLIOGRAPHY

Bin Baz, Syaikh. Dialog Dengan Jin Yang Masuk ke Tubuh Manusia. Diterjemahkan
oleh Muhammad Igbal A. Gazali. Riyadh: Islamhouse.com, 2009.

Bukhart (al), Muhammad ibn Isma‘il. Sahih al-Bukhari. Disunting oleh Muhammad
Zuhayr al-Nasir. Vol. 3. Beirut: Dar Tawq al-Najah, 1422 H.

Cardena, Etzel, ed. "Journal of Anomalous Experience and Cognition." JAEX 5, no. 2
(2025).

Dliyauddin, Mohamad. "Jin dalam Perspektif Al-Qur'an Menurut Tafsir Mutawalli
Asy-Sya'rawi." Skripsi, Institut PTIQ Jakarta, 2021.

Fazeli, Hamidreza, Alireza Fazeli, dan Shokrollah Fararooei. "A Critical Study of
Tafsir Al-Manar Regarding the Miracles of Prophet Ibrahim and Prophet
Moses." International Journal of Health Sciences 6, no. S2 (2022).

Geertz, Clifford. The Religion of Java. London: The University of Chicago Press, 1976.

Gufron, Nailul Izzata. "Rasionalitas Jin dalam Al-Qur'an (Kajian Tafsir Al-Manar
Karya Muhammad 'Abduh)." Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024.

Ibn Manziir, Abi al-Fadl Jamal ad-Din Muhammad bin Mukrim. Lisan al- ‘Arab. Juz 1.
Beirut: Dar Sadr, t.t.

Jalal, Baland. "The Neuropharmacology of Sleep Paralysis Hallucinations: Serotonin
2A Activation and a Novel Therapeutic Drug." Psychopharmacology 235
(2018).

Malaka, Tan. Madilog: Materialisme, Dialektika, Logika. Jakarta: Widjaya, 1951.

Safitri, Ikha. "Kepercayaan Gaib dan Kejawen: Studi Kasus pada Masyarakat Pesisir
Kabupaten Rembang." Sabda 8 (2013).

128


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

Aglam: Jorunal of Islam and Plurality
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341)
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php /AJIP /index

Vol. 10, No. 2 2025

Samsurizal, dan Ifteakar Mohammad Sadi. "Azimat Dalam Perspektif Sosial-Budaya,
Agama, Dan Spiritual Peradaban Manusia." Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam
Dan Pendidikan 17, no. 1 (2025).

Shihab, M. Quraish. Tafsir AI-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an. Vol.
5. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Szymanek, Piotr, Jana Nenadalov4, dan Neil Van Leeuwen. "Revisiting Feeling of
Threat and Agency Detection: A Preregistered Virtual Reality Study."
Psychology of Religion and Spirituality 17, no. 3 (2025).

Tandy, Vic, dan Tony R. Lawrence. "The Ghost in the Machine." Journal of the Society
for Psychical Research 62, no. 851 (1998).

Tim Penerjemah. Al-Qur’an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan 2019. Jakarta:
LPMQ, 2019.

Yunani, Ahmad. "Perkawinan Manusia dengan Jin: Kajian atas Naskah Akam al-
Marjan fi Ahkam al-Jan." Jurnal Lektur Keagamaan 16, no. 2 (2018).

Zuchrufi, Nadia Lazar. "Telaah Penciptaan dan Keagamaan Jin Menurut M. Quraish
Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah." Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019.

129


http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

