
Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 115 

DEKONSTRUKSI MITOS HANTU DI 

INDONESIA: PENDEKATAN INTEGRATIF 

TAFSIR, NEUROSAINS, DAN SOSIOLOGI 
 

Sayyid Muhammad  

Universitas Islam Negeri Madura 

E-mail: Dmr2449@gmail.com  

 

 

 
Abstract: Indonesian society remains entangled in "Mystical Logic" (Logika Mistika), as 

conceptualized by Tan Malaka, where natural phenomena and cognitive biases are frequently 

interpreted through supernatural lenses. This research aims to deconstruct the existence of visual 

ghosts (such as pocong and kuntilanak) through an integrative approach encompassing Islamic 

theology, neuroscience, and social critique. Employing a literature review method with theoretical 

triangulation, this study presents three primary findings. First, theologically, the human eye lacks 

the biological capacity to perceive the original form of Jinn (QS. Al-A'raf: 27), except through the 

mechanism of Tamatsul (material solidification) which is subject to the laws of physics. Modern 

ghost sightings, characterized by transparency, fail to meet this requirement. Second, scientifically, 

ghost sightings are illusions triggered by the mechanisms of Pareidolia, the Hyperactive Agency 

Detection Device (HADD), and environmental phenomena such as infrasound. Third, the 

inconsistency of ghostly forms, which are bound by geographical borders, proves that they are 

cultural constructions rather than objective realities. This study concludes that a firm demarcation 

is necessary between believing in the Unseen (Ghaib) entities (Jinn) and rejecting visual 

superstitions, in order to purify monotheism (Tawhid) and foster a scientific society free from 

mystical fatalism. 

 

Key Words : Ghaib, Mystical Logic, Pareidolia, Tamatsul, Tafsir Al-Manar. 

 

Abstrak: Masyarakat Indonesia masih terjebak dalam Logika Mistika (Tan Malaka), di mana 

fenomena alam dan bias kognitif seringkali ditafsirkan secara supranatural. Penelitian ini 

bertujuan mendekonstruksi eksistensi hantu visual (seperti pocong dan kuntilanak) melalui 

pendekatan integratif: teologi Islam, neurosains, dan kritik sosial. Menggunakan metode studi 

pustaka dengan triangulasi teori, penelitian ini menghasilkan tiga temuan utama. Pertama, secara 

teologis, mata manusia tidak memiliki kapasitas biologis untuk melihat wujud asli Jin (QS. Al-A'raf: 

27), kecuali melalui mekanisme Tamatsul (pemadatan materi) yang tunduk pada hukum fisika. 

Penampakan hantu modern yang transparan tidak memenuhi syarat ini. Kedua, secara saintifik, 

penampakan hantu merupakan ilusi yang dipicu oleh mekanisme Pareidolia, Hyperactive Agency 

Detection Device (HADD), dan fenomena lingkungan seperti infrasound. Ketiga, inkonsistensi 

wujud hantu yang terikat batas geografis membuktikan bahwa ia adalah konstruksi budaya, bukan 

realitas objektif. Penelitian ini menyimpulkan perlunya demarkasi tegas antara mengimani entitas 

Ghaib (Jin) dengan menolak takhayul visual, demi memurnikan tauhid dan membentuk masyarakat 

berbasis sains (Scientific Society) yang bebas dari fatalisme mistis. 

 

 

Kata Kunci : Ghaib, Logika Mistika, Pareidolia, Tamatsul, Tafsir Al-Manar. 

 

 

 

 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index
mailto:Dmr2449@gmail.com


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 116 

Pendahuluan 

Indonesia sebagai negara yang tengah mengalami transisi menuju modernitas 

digital, menghadapi paradoks kultural yang cukup pelik. Di satu sisi, akses terhadap 

informasi ilmiah semakin terbuka lebar, namun di sisi lain, konsumsi masyarakat 

terhadap konten bernuansa horor dan mistis justru menunjukkan tren peningkatan yang 

signifikan. Fenomena ini tidak hanya terlihat dari tingginya rating film horor di 

bioskop, tetapi juga menjamurnya konten kreator di media sosial yang mengeksploitasi 

lokasi-lokasi terbengkalai dengan narasi angker. Hal ini mengindikasikan bahwa pola 

pikir masyarakat belum sepenuhnya beranjak dari apa yang disebut sebagai mentalitas 

pra-ilmiah, di mana ketakutan terhadap entitas tak kasat mata masih mendominasi 

ruang bawah sadar kolektif.1 

Kondisi sosiologis ini menciptakan kerentanan yang nyata dalam struktur 

masyarakat. Kepercayaan fatalis terhadap lokasi angker atau benda keramat seringkali 

melumpuhkan nalar kausalitas, yaitu kemampuan untuk menghubungkan sebab dan 

akibat secara logis. Akibatnya, masyarakat menjadi rentan terhadap berbagai bentuk 

eksploitasi, mulai dari penipuan bermodus pengobatan spiritual, penggandaan uang, 

hingga ritual pembersihan aura yang tidak memiliki landasan teologis maupun medis 

yang jelas. Dalam konteks ini, hantu tidak lagi sekadar menjadi cerita rakyat, melainkan 

instrumen ketakutan yang membelenggu kemajuan berpikir.2 

Akar permasalahan ini dapat ditelusuri kembali pada konsep Logika Mistika 

yang digagas oleh Tan Malaka. Dalam analisisnya, Malaka mengkritik kecenderungan 

masyarakat Indonesia yang masih terjebak pada fase berpikir mistis, di mana setiap 

fenomena alam yang tidak dipahami langsung dikaitkan dengan campur tangan roh 

halus. Meskipun Malaka berangkat dari landasan materialisme, kritik sosiologisnya 

tetap relevan untuk membedah kemunduran nalar masyarakat tanpa harus menafikan 

eksistensi metafisika agama. Hal ini diperparah oleh struktur budaya sinkretis yang 

sebagaimana dicatat oleh Clifford Geertz, sangat akrab dengan dunia lelembut atau 

memedi. Bagi masyarakat Jawa khususnya, dunia roh dianggap hidup berdampingan 

secara spasial dengan manusia, sehingga memicu bias kognitif yang kuat saat 

menghadapi fenomena ganjil.3 

Meskipun fenomena ini begitu masif, diskursus akademik yang ada selama ini 

cenderung terpolarisasi ke dalam dua kutub yang saling berjauhan. Kutub pertama 

adalah kajian antropologis dan sosiologis yang memandang kepercayaan terhadap 

hantu semata-mata sebagai kearifan lokal atau sistem simbol budaya yang perlu 

dilestarikan tanpa kritik epistemologis. Studi-studi ini seringkali berhenti pada 

deskripsi fenomena tanpa berusaha membedah validitas objektif dari penampakan itu 

sendiri.4 

Sebaliknya, kutub kedua didominasi oleh literatur teologis konservatif yang 

cenderung mengafirmasi seluruh pengalaman mistis sebagai gangguan Jin atau sihir. 

 
1 Tan Malaka, Madilog: Materialisme, Dialektika, Logika (Jakarta: Widjaya, 1951), 45. 
2 Samsurizal dan Ifteakar Mohammad Sadi, "Azimat Dalam Perspektif Sosial-Budaya, Agama, Dan 

Spiritual Peradaban Manusia," Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam Dan Pendidikan 17, no. 1 (2025): 8. 
3 Clifford Geertz, The Religion of Java (London: The University of Chicago Press, 1976), 16. 
4 Ikha Safitri, "Kepercayaan Gaib dan Kejawen: Studi Kasus pada Masyarakat Pesisir Kabupaten 

Rembang," Sabda 8 (2013): 20. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 117 

Narasi ini seringkali menelan mentah-mentah pengakuan visual masyarakat, seperti 

melihat pocong atau kuntilanak, sebagai kebenaran mutlak, tanpa melalui proses 

verifikasi saintifik untuk memisahkan mana yang murni gangguan metafisik dan mana 

yang merupakan gejala medis atau psikologis. Akibatnya, terjadi kekaburan batas yang 

serius antara keimanan terhadap yang ghaib dengan kepercayaan terhadap takhayul.5 

Penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan epistemologis tersebut dengan 

menawarkan pendekatan yang lebih integratif. Tujuan utamanya adalah membuktikan 

bahwa mayoritas fenomena hantu dedemit dalam wujud visualnya tidak memiliki 

eksistensi objektif yang mandiri. Penelitian ini berusaha menarik garis demarkasi yang 

tegas antara Jin sebagai fakta teologis yang wajib diimani keberadaannya, dengan 

Hantu sebagai fiksi budaya yang merupakan produk konstruksi sosial. Penelitian ini 

tidak bermaksud menolak kemungkinan interaksi ghaib secara mutlak, melainkan 

menawarkan parameter verifikasi yang ketat agar umat beragama tidak terjebak dalam 

dikotomi antara menjadi religius atau menjadi rasional.6 

Sebagai kesimpulan awal, artikel ini mengajukan tesis bahwa eksistensi hantu 

visual hanyalah manifestasi dari ketakutan purba manusia yang dibungkus oleh narasi 

budaya lokal. Apa yang dianggap sebagai penampakan makhluk halus sejatinya adalah 

proyeksi dari mekanisme pertahanan otak dan bias kognitif, bukan realitas metafisik 

yang berdiri sendiri. Oleh karena itu, dekonstruksi terhadap mitos hantu bukan 

merupakan upaya menafikan ajaran agama, melainkan justru langkah pemurnian tauhid 

dari anasir-anasir khurafat yang menyesatkan.7 

 

Metode Penelitian 

Untuk membedah fenomena hantu secara komprehensif, penelitian ini 

menggunakan pendekatan multidisipliner yang diawali dari perspektif teologis. 

Landasan utamanya berpijak pada konsep Ghaib sebagaimana termaktub dalam QS. 

Al-A’rāf (7):27. Dalam tafsirnya, M. Quraish Shihab menegaskan bahwa frasa innahū 

yarākum huwa wa qabīluhu min ḥaiṡu lā taraunahum (sesungguhnya ia dan pengikut-

pengikutnya melihat kamu dari suatu tempat yang kamu tidak bisa melihat mereka) 

merupakan ketetapan hukum alam atau sunnatullah. Ayat ini memberikan batasan 

ontologis yang jelas bahwa mata manusia tidak memiliki kapasitas biologis untuk 

menangkap dimensi Jin dalam wujud aslinya. Oleh karena itu, setiap klaim visualisasi 

makhluk halus oleh manusia biasa perlu diuji kembali validitasnya, karena secara 

prinsip hal tersebut melampaui batasan indera yang telah digariskan agama, kecuali 

melalui mekanisme khusus yang diizinkan syariat (seperti mukjizat atau tamatsul 

fisik).8 

 
5 Baland Jalal, "The Neuropharmacology of Sleep Paralysis Hallucinations: Serotonin 2A Activation and 

a Novel Therapeutic Drug," Psychopharmacology 235 (2018): 3085. 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, Vol. 5 (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), 67. 
7 Piotr Szymanek, Jana Nenadalová, dan Neil Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat and Agency 

Detection: A Preregistered Virtual Reality Study," Psychology of Religion and Spirituality 17, no. 3 

(2025): 162. 
8 Nadia Lazar Zuchrufi, "Telaah Penciptaan dan Keagamaan Jin Menurut M. Quraish Shihab dalam 

Tafsir Al-Mishbah" (Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019), 55. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 118 

Beralih ke dimensi psikologis, fenomena penampakan visual dijelaskan melalui 

teori persepsi kognitif, khususnya mekanisme Pareidolia dan Hyperactive Agency 

Detection Device (HADD). Penelitian terbaru dalam psikologi evolusioner 

menunjukkan bahwa otak manusia memiliki kecenderungan alamiah untuk mendeteksi 

keberadaan agen atau makhluk hidup pada objek-objek mati, terutama dalam kondisi 

yang ambigu atau mengancam. Bias kognitif ini merupakan warisan evolusi untuk 

bertahan hidup, di mana manusia purba lebih memilih salah menduga semak bergoyang 

sebagai harimau (false positive) daripada mengabaikannya dan mengambil risiko 

dimangsa. Akibatnya, dalam konteks modern, stimulus visual yang samar seperti 

bayangan pohon atau baju yang tergantung seringkali diterjemahkan oleh otak yang 

hyperactive sebagai sosok hantu.9 

Dari sudut pandang sosiologi kritis, kerangka berpikir masyarakat dibedah 

menggunakan konsep Logika Mistika yang digagas oleh Tan Malaka. Namun, perlu 

diberikan catatan metodologis yang tegas bahwa penggunaan teori ini dibatasi pada 

ranah aksiologi (dampak sosial), bukan ontologi (hakikat wujud). Penelitian ini 

mengadopsi kritik Malaka terhadap mentalitas masyarakat yang mengabaikan hukum 

kausalitas material dan lebih suka menyandarkan segala peristiwa pada kekuatan gaib, 

tanpa mengadopsi pandangan materialisme ateistiknya yang menafikan keberadaan 

Tuhan atau roh. Mentalitas mistika ini menciptakan hambatan epistemologis, di mana 

rasa takut terhadap entitas supranatural, seperti hantu dedemit, menjadi penghalang 

bagi tumbuhnya nalar ilmiah dan kemandirian berpikir.10 

Penelitian ini melakukan sintesis unik dengan mempertemukan dua aliran 

pemikiran yang sekilas tampak bertentangan namun memiliki titik temu dalam 

penolakan terhadap takhayul, yaitu tafsir reformis dan kritik sosial materialis. Di satu 

sisi, tafsir Al-Manar karya Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha mewakili semangat 

rasionalitas Islam yang menolak keras khurafat dan israiliyat (cerita-cerita mitos tanpa 

dasar) yang mengotori akidah umat. Ridha menekankan bahwa kemunduran umat Islam 

disebabkan oleh bekunya akal dan maraknya kepercayaan pada hal-hal yang tidak 

logis.11 

Di sisi lain, Tan Malaka melalui Madilog menawarkan kritik tajam terhadap 

mentalitas bangsa yang enggan berpikir dialektis. Meskipun berangkat dari landasan 

ideologi yang berbeda, Ridha dari teologi pemurnian tauhid dan Malaka dari 

materialisme sosial, keduanya bertemu pada satu kesimpulan krusial yakni kepercayaan 

terhadap hantu visual dan kekuatan mistis yang tidak berdasar adalah ilusi yang 

menghambat kemajuan peradaban. Sintesis ini membuktikan bahwa penolakan 

terhadap mitos hantu tidak hanya didukung oleh argumen sains sekuler, tetapi juga 

memiliki akar yang kuat dalam tradisi pembaruan Islam.12 

Di tengah literatur yang seringkali terpolarisasi antara penerimaan total 

terhadap hal mistis atau penolakan total terhadap agama, penelitian ini mengambil 

 
9 Szymanek, Nenadalová, dan Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat," 163. 
10 Malaka, Madilog, 68. 
11 Nailul Izzata Gufron, "Rasionalitas Jin dalam Al-Qur'an (Kajian Tafsir Al-Manar Karya Muhammad 

'Abduh)" (Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024), 40. 
12 Hamidreza Fazeli et al., "A Critical Study of Tafsir Al-Manar Regarding the Miracles of Prophet 

Ibrahim and Prophet Moses," International Journal of Health Sciences 6, no. S2 (2022): 6980. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 119 

posisi kebaruan sebagai jalan tengah atau wasathiyah. Kebaruan penelitian ini terletak 

pada demarkasi tegas yang memisahkan antara Jin sebagai fakta teologis dengan Hantu 

sebagai fiksi budaya. Penelitian ini tidak menafikan keberadaan Jin sebagai makhluk 

ghaib karena hal tersebut merupakan bagian dari rukun iman. Namun, penelitian ini 

secara kritis menolak visualisasi hantu populer (seperti pocong, kuntilanak, atau 

genderuwo) sebagai wujud asli Jin. Dengan kata lain, posisi yang diambil adalah 

mengimani yang ghaib adalah kewajiban, namun memercayai hantu visual adalah 

kekeliruan logika yang harus dikoreksi. Pendekatan integratif ini diharapkan mampu 

memberikan pencerahan yang seimbang, menyelamatkan akidah dari syirik kecil akibat 

ketakutan irasional, sekaligus mendidik nalar masyarakat agar lebih saintifik.13 

Penelitian ini mengadopsi paradigma kualitatif dengan pendekatan 

interdisipliner (interdisciplinary approach). Pilihan ini didasarkan pada kompleksitas 

objek kajian yang tidak dapat diselesaikan hanya dengan satu sudut pandang keilmuan 

semata. Untuk membedah aspek teologis, penelitian ini menggunakan metode Tafsir 

Mawḍū'ī atau tafsir tematik, yaitu menghimpun ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan 

dengan tema Ghaib, Jinn, dan Syaithan untuk membangun kerangka pemahaman yang 

utuh. Kerangka teologis tersebut kemudian didialogkan dengan pendekatan Cognitive 

Science of Religion (CSR) dan Neurosains untuk membedah mekanisme biologis dan 

psikologis di balik pengalaman mistis manusia. Integrasi kedua disiplin ini 

memungkinkan peneliti untuk melihat fenomena hantu tidak hanya sebagai isu akidah, 

tetapi juga sebagai fenomena neuropsikologis yang dapat dijelaskan secara ilmiah.14 

Sumber data dalam penelitian ini diklasifikasikan menjadi dua kategori utama. 

Sumber data primer meliputi teks Al-Qur'an dan literatur tafsir yang merepresentasikan 

corak pemikiran rasionalis (tafsir bi al-ra'yi). Kitab-kitab yang menjadi rujukan utama 

adalah Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab untuk konteks keindonesiaan, 

Tafsir Al-Manar karya Rasyid Ridha untuk perspektif reformis, dan Mafatih al-Ghayb 

karya Fakhruddin Ar-Razi untuk perspektif filosofis klasik. Pemilihan ketiga tafsir ini 

didasarkan pada konsistensi mereka dalam menolak unsur khurafat dan israiliyat yang 

seringkali mencemari pemahaman tentang hal ghaib.15 

Adapun sumber data sekunder mencakup literatur yang mendukung analisis 

sosial dan saintifik. Untuk kritik sosial, rujukan utamanya adalah Madilog karya Tan 

Malaka yang membedah pola pikir mistis masyarakat Nusantara. Perlu dicatat secara 

metodologis bahwa rujukan ini digunakan secara terbatas sebagai pisau analisis 

sosiologis untuk membedah fatalisme masyarakat, tanpa mengadopsi pandangan 

materialisme dialektika secara ontologis yang menafikan metafisika. Sementara untuk 

pembuktian saintifik, data diambil dari jurnal-jurnal internasional bereputasi yang 

membahas fenomena Hallucination, Sleep Paralysis, dan Infrasound, termasuk 

penelitian seminal dari Vic Tandy mengenai pengaruh frekuensi suara rendah terhadap 

ilusi visual.16 

 
13 Ahmad Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin: Kajian atas Naskah Ākām al-Marjān fī Aḥkām al-

Jān," Jurnal Lektur Keagamaan 16, no. 2 (2018): 395. 
14 Zuchrufi, "Telaah Penciptaan," 12. 
15 Fazeli et al., "A Critical Study of Tafsir Al-Manar," 6979. 
16 Vic Tandy dan Tony R. Lawrence, "The Ghost in the Machine," Journal of the Society for Psychical 

Research 62, no. 851 (1998): 360. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 120 

Proses analisis data dilakukan melalui empat tahapan sistematis. Tahap pertama 

adalah Redefinisi Terminologis, di mana peneliti membedah kembali makna kata Ghaib 

dan konsep Tamatsul (penjelmaan) berdasarkan dalil syar'i untuk menetapkan batasan 

ontologis yang jelas antara entitas Jin (fakta teologis) dan hantu visual (konstruksi 

budaya). Tahap kedua adalah Analisis Kausalitas, yang bertujuan mengurai mekanisme 

pemicu penampakan dari sisi material, baik itu faktor fisika seperti gelombang 

infrasonik dan keracunan gas, maupun faktor psikologis seperti bias kognitif dan 

pareidolia.17 

Tahap ketiga adalah Uji Logika, yaitu menguji validitas fenomena hantu 

menggunakan proposisi logis kritis, seperti menguji konsistensi bentuk hantu yang 

terikat budaya (paradoks geografis) dan subjektivitas penglihatan (paradoks pengamat 

tunggal). Tahap terakhir adalah Sintesis Integratif, di mana seluruh temuan dari analisis 

teologis, saintifik, dan logis diramu untuk merumuskan implikasi sosial dan teologis, 

khususnya terkait pemurnian tauhid dan reformasi cara berpikir masyarakat.18 

Keabsahan data dalam penelitian ini dijaga melalui uji koherensi internal 

(internal coherence) untuk memastikan bahwa argumen teologis yang dibangun tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar akidah Islam. Selain itu, teknik triangulasi 

sumber diterapkan secara ketat dengan membandingkan teks wahyu (sebagai kebenaran 

normatif) dengan fakta sains mapan (sebagai kebenaran empiris). Jika ditemukan 

keselarasan antara dalil agama dan bukti sains dalam menafikan keberadaan hantu 

visual, tanpa mengingkari eksistensi Jin yang ghaib, maka kesimpulan tersebut 

dianggap valid dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis.19 

 

Pembahasan  

Landasan Epistemologis: Redefinisi Ghaib dan Batasan Visual Manusia 

Langkah pertama dan paling fundamental dalam mendekonstruksi mitos hantu 

adalah mendudukkan kembali definisi Ghaib pada proporsi yang sebenarnya secara 

kebahasaan dan istilah. Secara etimologis, kata ghaib berasal dari akar kata bahasa Arab 

ghāba – yaghību – ghaiban, yang bermakna segala sesuatu yang tersembunyi, absen, 

atau tidak hadir di hadapan panca indera.20 Dalam terminologi akidah, Ghaib merujuk 

pada wujud atau entitas yang eksistensinya diakui namun materinya berada di luar 

jangkauan persepsi indera manusia (beyond sensory perception). Definisi ini membawa 

konsekuensi logis yang sering dilupakan masyarakat: jika sesuatu itu Ghaib, maka ia 

tidak mungkin terlihat oleh mata telanjang dalam keadaan normal. Sebaliknya, jika 

sesuatu itu terlihat, dapat difoto, atau direkam, maka ia telah keluar dari status Ghaib 

menjadi Syahadah (nyata/terindra). Oleh karena itu, klaim melihat hantu secara visual 

sesungguhnya mengandung kontradiksi terminologis yang meruntuhkan definisi Ghaib 

itu sendiri.21 

 
17 Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin," 385. 
18 Malaka, Madilog, 50. 
19 Gufron, "Rasionalitas Jin," 15. 
20 Abĭ al-Faḍl Jamāl ad-Dĭn Muhammad bin Mukrim Ibn Manzūr. Lisān al-‘Arāb, juz 1 (Beirut: Dār 

Sādr, t.t.), 654. 
21 Zuchrufi, "Telaah Penciptaan," 30. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 121 

Al-Qur'an memberikan demarkasi yang sangat tegas mengenai batasan interaksi 

visual antara manusia dan dimensi Jin. Dalil aksiomatis yang menjadi landasan utama 

dalam pembahasan ini ada dalam QS. Al-A'raf (7): 27:22 

لُه هُوَ  يَ رٰىكُم   ٗ  انَِّه   تَ رَو نََمُ    لَ  حَي ثُ  مِن   ٗ  وَقبَيِ  
...Sesungguhnya ia (Iblis/Jin) dan pengikut-pengikutnya melihat kamu dari suatu 

tempat yang kamu tidak bisa melihat mereka... 

 

Dalam Tafsir Al-Mishbah, M. Quraish Shihab memberikan analisis mendalam 

terhadap frasa min ḥaiṡu lā taraunahum (dari sekiranya kamu tidak bisa melihat 

mereka). Shihab menegaskan bahwa ketidakmampuan manusia melihat Jin bukanlah 

kebetulan, melainkan Sunnatullah atau hukum alam yang telah ditetapkan Tuhan. Allah 

menciptakan struktur biologis mata manusia dengan batasan spektrum tertentu yang 

tidak mampu menangkap materi Jin yang terbuat dari marij min nar (nyala api yang 

sangat halus/energi). Dengan demikian, adanya hijab mata atau Barrier of Vision ini 

bersifat mutlak bagi manusia biasa. Shihab menekankan bahwa siapapun yang 

mengaku dapat melihat Jin dalam wujud aslinya (original form), maka pengakuannya 

patut diragukan karena bertentangan dengan nash Al-Qur'an.23 

Lebih jauh, para mufassir rasionalis seperti Muhammad Abduh dalam Tafsir Al-

Manar menolak keras riwayat-riwayat khurafat yang menyatakan bahwa Jin dapat 

dilihat dengan mudah oleh sembarang orang. Menurut Abduh, terbukanya hijab ghaib 

adalah peristiwa luar biasa yang hanya mungkin terjadi dalam dua kondisi spesifik: 

pertama, sebagai mukjizat bagi para Nabi dan Rasul untuk kepentingan wahyu; atau 

kedua, sebagai karamah bagi para kekasih Allah (Wali) yang derajat keimanan dan 

ketakwaannya sangat tinggi. Implikasinya, jika ada orang awam, yang bukan Nabi dan 

bukan Wali, mengklaim melihat sosok menyeramkan di pohon besar atau rumah 

kosong, maka secara teologis klaim tersebut adalah mardud (tertolak). Pengakuan 

tersebut tidak membatalkan kebenaran ayat Al-Qur'an, melainkan membuktikan adanya 

kekeliruan persepsi atau halusinasi pada si penglihat.24 

Konsekuensi dari dalil di atas membawa kita pada pemahaman bahwa apa yang 

selama ini disebut masyarakat sebagai penampakan hantu (pocong, kuntilanak, 

genderuwo) sesungguhnya bukanlah wujud asli dari Jin. Jika mata manusia tidak 

didesain untuk melihat Jin (sesuai QS. Al-A'raf: 27), maka objek yang tertangkap oleh 

mata tersebut pastilah bukan Jin dalam wujud aslinya. Fenomena visual tersebut, secara 

eliminasi, hanya menyisakan dua kemungkinan logis: itu adalah rekayasa optik dari Jin 

yang memadatkan diri menjadi materi (Tamatsul, yang akan dibahas pada sub-bab 

berikutnya), atau yang lebih sering terjadi, itu adalah halusinasi visual akibat proyeksi 

ketakutan dari dalam pikiran manusia sendiri. Dengan demikian, menolak keberadaan 

hantu visual bukan berarti mengingkari adanya Jin, melainkan justru memurnikan 

konsep Ghaib agar tidak dicemari oleh imajinasi liar folklore budaya.25 

 
22 Tim Penerjemah, Al-Qur’an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan 2019 (Jakarta LPMQ, 2019), 

208. 
23 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Vol. 5, 68. 
24 Gufron, "Rasionalitas Jin," 52. 
25 Mohamad Dliyauddin, "Jin dalam Perspektif Al-Qur'an Menurut Tafsir Mutawalli Asy-Sya'rawi" 

(Skripsi, Institut PTIQ Jakarta, 2021), 45. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 122 

 

Distingsi Terminologi: Membedah Fakta vs Fiksi 

Kerancuan logika masyarakat dalam menyikapi fenomena gaib seringkali 

bermula dari ketidakmampuan membedakan tiga entitas yang berbeda secara ontologis, 

yaitu Jin, Setan, dan Hantu. Penelitian ini mengajukan sebuah trikotomi definis yang 

tegas untuk memisahkan antara fakta teologis yang wajib diimani dengan fiksi budaya 

yang harus dikritisi. Entitas pertama adalah Jin, yaitu makhluk dimensi paralel yang 

diciptakan dari nyala api (marij min nar) dan memiliki kewajiban syariat atau mukallaf 

layaknya manusia.26 Eksistensi Jin adalah fakta teologis yang mutlak, namun 

interaksinya dengan dimensi manusia dibatasi oleh hukum fisika dan syariat yang ketat. 

Isu krusial dalam pembahasan ini adalah konsep Tamatsul atau kemampuan Jin untuk 

mengubah wujud. Ulama sepakat bahwa Jin memiliki kemampuan untuk bervisualisasi, 

namun kemampuan ini tidak berlaku bebas tanpa aturan hukum alam.27 

Dalam kajian kitab klasik seperti Akam al-Marjan, dijelaskan bahwa ketika Jin 

melakukan Tamatsul, ia harus tunduk pada hukum fisika materi yang berlaku di dimensi 

manusia. Hal ini dikonfirmasi oleh riwayat hadis sahih (HR. Bukhari)28 tentang Abu 

Hurairah r.a. yang menangkap setan pencuri zakat. Dalam peristiwa tersebut, Abu 

Hurairah mampu memegang fisik pelaku, yang membuktikan bahwa Jin yang 

menampakkan diri harus mengalami proses pemadatan energi atau kondensasi materi 

menjadi wujud yang solid (jism). Konsekuensi logis dari pemadatan ini adalah Jin 

tersebut menjadi objek fisik yang memantulkan cahaya, memiliki massa, dapat 

disentuh, bahkan dapat dibunuh. Oleh karena itu, narasi populer yang menggambarkan 

hantu sebagai sosok transparan, bayangan asap yang melayang, atau arwah yang tembus 

tembok, sejatinya gugur secara ilmiah dan teologis.29 Penampakan yang tidak 

memenuhi syarat kepadatan materi tersebut bukanlah peristiwa Tamatsul dari Jin 

(seperti pengalaman Abu Hurairah), melainkan distorsi persepsi visual atau halusinasi 

yang terjadi di dalam otak pengamatnya.30 

Entitas kedua yang perlu didudukkan maknanya adalah Setan. Berbeda dengan 

pemahaman umum yang menganggap setan sebagai spesies monster bertanduk, Al-

Qur'an mendefinisikan setan sebagai sifat atau adjektiva. Merujuk pada QS. Al-An'am 

(6): 112, Allah menggunakan frasa syayāṭīnal-insi wal-jinni (setan-setan dari jenis 

manusia dan jin). Ayat ini menegaskan bahwa setan adalah predikat bagi setiap 

makhluk yang memiliki karakter pembangkang, jahat, dan mengajak pada keburukan, 

baik ia berasal dari golongan Jin maupun Manusia. Dengan demikian, 

memvisualisasikan setan sebagai sosok hantu yang menyeramkan adalah reduksi 

makna yang menyesatkan. Setan adalah deskripsi perilaku destruktif, bukan deskripsi 

anatomi biologis makhluk tertentu yang bergentayangan menakuti manusia.31 

 
26 Zuchrufi, "Telaah Penciptaan," 50. 
27 Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin," 388. 
28 Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, ed. Muḥammad Zuhayr al-Nāṣir, vol. 3 (Beirut: 

Dār Ṭawq al-Najāh, 1422 H), 101, no. 2311. 
29 Yunani, "Perkawinan Manusia dengan Jin," 388. 
30 Syaikh Bin Baz, Dialog Dengan Jin Yang Masuk ke Tubuh Manusia, terj. Muhammad Iqbal A. Gazali 

(Riyadh: Islamhouse.com, 2009), 15. 
31 Zuchrufi, "Telaah Penciptaan," 42. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 123 

Kategori ketiga adalah Hantu, yang dalam penelitian ini didefinisikan sebagai 

konstruksi budaya atau Cultural Construct. Hantu tidak memiliki eksistensi ontologis 

yang mandiri di alam semesta, melainkan hanya memiliki eksistensi sosiologis di dalam 

memori kolektif masyarakat. Hal ini terbukti dari inkonsistensi wujud hantu yang 

sangat terikat pada simbol-simbol budaya setempat. Di Indonesia, representasi 

ketakutan tertinggi divisualisasikan sebagai Pocong karena masyarakatnya akrab 

dengan budaya pemulasaraan jenazah menggunakan kain kafan. Sementara di Barat, 

hantu muncul dalam wujud Vampir yang mengenakan jas formal ala bangsawan Eropa. 

Perbedaan wujud yang kontras ini menjadi bukti empiris bahwa hantu adalah produk 

imajinasi sosial yang ditempelkan pada rasa takut manusia, bukan entitas ghaib yang 

objektif. Sebagaimana dicatat oleh Geertz, kepercayaan terhadap makhluk halus seperti 

memedi adalah cerminan dari struktur sosial masyarakat Jawa, bukan cerminan realitas 

metafisik yang sesungguhnya.32 

 

Analisis Sains dan Psikologi: Mekanisme Ilusi 

Setelah membedah aspek teologis, dekonstruksi mitos hantu perlu dilanjutkan 

dengan menelusuri mekanisme material yang memicu pengalaman tersebut. Seringkali, 

apa yang dianggap sebagai fenomena supranatural sejatinya hanyalah respons biologis 

tubuh terhadap faktor lingkungan fisik yang ekstrem atau anomali fungsi otak. Salah 

satu temuan terpenting dalam bidang fisika lingkungan adalah pengaruh gelombang 

suara berfrekuensi rendah atau Infrasound (di bawah 20 Hz). Dalam penelitian 

seminalnya, Vic Tandy menemukan bahwa frekuensi 18.98 Hz, yang dapat dihasilkan 

secara alami oleh angin di lorong sempit atau mesin industri seperti kipas angin, 

ternyata memiliki resonansi yang hampir sama dengan bola mata manusia. Ketika 

seseorang terpapar frekuensi ini, bola matanya akan bergetar secara halus, menciptakan 

ilusi optik berupa noda abu-abu atau bayangan yang bergerak di sudut penglihatan 

(peripheral vision). Temuan ini memberikan penjelasan rasional mengapa banyak 

laporan penampakan terjadi di bangunan tua berlorong panjang, yang sejatinya adalah 

efek fisika gelombang berdiri (standing waves), bukan kehadiran makhluk halus.33 

Selain faktor gelombang suara, variabel toksikologi lingkungan juga 

memainkan peran signifikan dalam menciptakan fenomena rumah hantu. Bangunan tua 

yang lembap dan berventilasi buruk seringkali menjadi sarang bagi jamur (mold) 

beracun atau mengalami kebocoran gas Karbon Monoksida (CO) dari sistem 

pembakaran yang tidak sempurna. Paparan jangka panjang terhadap spora jamur atau 

gas CO dalam kadar rendah dapat menyebabkan hipoksia serebral (kekurangan oksigen 

di otak) dan gangguan neurologis ringan. Gejala yang timbul meliputi pusing, 

kebingungan, paranoia, hingga halusinasi visual dan auditori. Dalam kondisi ini, otak 

yang mengalami intoksikasi akan memproyeksikan citra-citra menakutkan yang 

tersimpan dalam memori bawah sadar, membuat penghuni rumah yakin bahwa mereka 

sedang diganggu oleh arwah, padahal realitasnya mereka sedang mengalami keracunan 

lingkungan.34 

 
32 Geertz, The Religion of Java, 18. 
33 Tandy dan Lawrence, "The Ghost in the Machine," 363. 
34 Etzel Cardeña, ed., "Journal of Anomalous Experience and Cognition," JAEX 5, no. 2 (2025): 10. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 124 

Beralih ke dimensi internal manusia, kecenderungan untuk melihat hantu 

ternyata berakar kuat pada sejarah evolusi biologis kita. Psikologi evolusioner 

menjelaskan fenomena ini melalui konsep Hyperactive Agency Detection Device 

(HADD) atau Perangkat Deteksi Agen yang Hiperaktif. Otak manusia purba didesain 

untuk menjadi paranoid demi kelangsungan hidup. Ketika nenek moyang kita 

mendengar ranting patah di hutan, otak mereka diprogram untuk langsung berasumsi 

bahwa itu adalah Harimau (Agen/Makhluk Hidup) daripada sekadar Angin. Kesalahan 

tipe pertama (False Positive, mengira ada bahaya padahal tidak ada) adalah kesalahan 

yang aman bagi kelangsungan hidup, sedangkan kesalahan tipe kedua (False Negative, 

mengira angin padahal harimau) bisa berakibat fatal. Mekanisme bertahan hidup purba 

inilah yang masih tertanam dalam amygdala manusia modern, sehingga saat kita berada 

di tempat gelap dan sunyi, HADD akan bekerja berlebihan dan menerjemahkan 

stimulus ambigu menjadi sosok yang mengancam.35 

Bias evolusioner tersebut kemudian diperkuat oleh fenomena kognitif yang 

disebut Pareidolia, yaitu kecenderungan otak untuk mencocokkan pola acak menjadi 

bentuk yang familiar, khususnya wajah manusia. Mekanisme ini bekerja sangat cepat 

di korteks visual untuk mengenali ekspresi teman atau lawan. Namun, dalam kondisi 

pencahayaan minim (low light), kemampuan ini menjadi pedang bermata dua. Otak 

akan memaksakan pola wajah pada benda-benda mati seperti baju yang tergantung, 

pola serat kayu di pintu, atau gumpalan awan. Ketika Pareidolia bertemu dengan 

priming budaya (narasi cerita seram yang pernah didengar), maka baju yang tergantung 

itu seketika berubah menjadi sosok pocong dalam persepsi pengamat.36 

Terakhir, salah satu fenomena fisiologis yang paling sering disalahartikan 

sebagai serangan hantu adalah Sleep Paralysis atau kelumpuhan tidur. Masyarakat 

Indonesia mengenalnya sebagai ketindihan atau rep-repan, yang diyakini sebagai ulah 

makhluk halus yang menduduki tubuh korban. Secara medis, kondisi ini adalah REM 

Atonia, sebuah fase normal dalam tidur di mana otak melumpuhkan otot-otot tubuh agar 

manusia tidak memperagakan mimpinya. Terkadang, seseorang terbangun di tengah 

fase ini: matanya terbuka dan sadar, namun tubuhnya masih terkunci. Dalam keadaan 

panik karena tidak bisa bergerak, otak mengalami kebingungan dan memicu halusinasi 

hypnagogic yang melibatkan sistem deteksi ancaman (threat detection). Penelitian 

neurofarmakologi menunjukkan bahwa aktivasi reseptor Serotonin 2A (5-HT2A) pada 

fase ini memicu halusinasi visual sosok hitam atau bayangan pengintai, yang 

sebenarnya adalah proyeksi internal otak sendiri, bukan invasi eksternal dari dimensi 

lain.37 

 

Anomali Logika Penampakan (Critical Inquiry) 

Selain pembuktian melalui dalil teologis dan mekanisme neurobiologis, 

validitas eksistensi hantu visual juga runtuh ketika diuji menggunakan proposisi logika 

kritis. Terdapat serangkaian paradoks atau kejanggalan fundamental yang menyertai 

narasi penampakan, yang mengindikasikan bahwa fenomena tersebut tidak memiliki 

landasan objektif di dunia nyata. Paradoks pertama dan yang paling mendasar adalah 

 
35 Szymanek, Nenadalová, dan Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat," 162. 
36 Ibid., 165. 
37 Jalal, "The Neuropharmacology of Sleep Paralysis," 3084. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 125 

The Single Observer Paradox atau Paradoks Pengamat Tunggal. Dalam epistemologi 

sains, sebuah materi fisik dikatakan nyata secara objektif apabila ia memenuhi syarat 

verifikasi intersubjektif, artinya keberadaannya dapat disaksikan oleh siapa saja yang 

memiliki indera normal di lokasi yang sama. Jika ada sebuah meja di tengah ruangan, 

semua orang di ruangan tersebut akan sepakat melihat meja. Namun, dalam mayoritas 

kasus penampakan hantu, pengalaman tersebut bersifat singular dan subjektif, hanya 

satu orang yang mengaku melihat sosok menyeramkan, sementara orang di sebelahnya 

tidak melihat apa-apa. Hal ini menjadi bukti telak yang mematahkan klaim Tamatsul. 

Jika hantu tersebut adalah Jin yang memadat menjadi entitas fisik (sebagaimana syarat 

Tamatsul dalam hadis), seharusnya ia memantulkan cahaya yang tertangkap oleh semua 

retina mata di lokasi tersebut. Ketidakhadiran verifikasi intersubjektif ini menjadi bukti 

kuat bahwa fenomena tersebut terjadi di internal korteks visual pengamat (halusinasi), 

bukan di eksternal realitas.38 

Paradoks kedua yang menggugurkan universalitas hantu adalah The Cultural 

Boundary Paradox atau Paradoks Batas Budaya. Jika hantu adalah arwah orang mati 

yang gentayangan secara objektif, seharusnya wujud mereka memiliki pola yang 

universal atau setidaknya acak tanpa memandang batas administratif negara. Namun 

faktanya, manifestasi hantu sangat terkotak-kotak oleh batas geografis dan budaya. 

Sosok Pocong hanya muncul di wilayah yang mengenal tradisi pemulasaraan jenazah 

secara Islam (Nusantara), dan tidak pernah dilaporkan muncul di tengah masyarakat 

New York atau London. Sebaliknya, hantu Vampir bergigi taring dengan jas formal 

hanya muncul di kebudayaan Barat dan tidak pernah meneror penduduk desa di Jawa. 

Inkonsistensi geografis ini menegaskan bahwa hantu bukanlah entitas mandiri yang 

bebas nilai, melainkan produk daur ulang memori kolektif. Otak manusia hanya 

memproyeksikan ketakutan sesuai dengan database hantu yang pernah diinput oleh 

budaya tempat ia dibesarkan.39 

Terakhir, validitas penampakan hantu juga terbentur oleh The Ambiguity 

Paradox atau Paradoks Ambiguitas. Narasi umum menyebutkan bahwa hantu 

seringkali menghilang ketika didekati, disenter, atau divalidasi dengan cahaya terang. 

Masyarakat awam menafsirkan hilangnya sosok tersebut sebagai sifat hantu yang malu 

atau takut pada manusia yang berani. Padahal, dalam tinjauan Cognitive Science, 

peristiwa menghilang tersebut sejatinya adalah proses koreksi persepsi atau error 

correction yang dilakukan oleh otak. Penampakan hantu hampir selalu terjadi dalam 

kondisi minim cahaya atau low signal-to-noise ratio, di mana otak dipaksa menebak 

bentuk dari informasi visual yang tidak lengkap (ambigu), sehingga terjadilah 

Pareidolia. Ketika objek tersebut disenter, informasi visual menjadi lengkap dan jelas 

(high signal), sehingga otak menyadari bahwa sosok yang dikira hantu tersebut 

hanyalah pelepah pisang atau bayangan lemari. Jadi, hantu itu tidak menghilang; ia 

hanya terdekonstruksi oleh kejelasan data visual.40 

Ketiga anomali logika ini sejalan dengan kritik Tan Malaka mengenai bahaya 

cara berpikir yang tidak teruji. Dalam Madilog, ia menekankan bahwa kebenaran 

haruslah tahan uji (verifikasi) dan tidak boleh berlindung di balik kabut misteri. 

 
38 Cardeña, "Journal of Anomalous Experience," 12. 
39 Geertz, The Religion of Java, 28. 
40 Szymanek, Nenadalová, dan Van Leeuwen, "Revisiting Feeling of Threat," 171. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 126 

Menerima penampakan hantu yang penuh kontradiksi logika sebagai kebenaran adalah 

bentuk kemalasan berpikir yang melestarikan kebodohan struktural. Oleh karena itu, 

pengakuan akan ketiadaan hantu visual bukan hanya soal sains, tetapi juga soal 

menegakkan integritas akal sehat dalam menilai realitas.41 

 

Tautan: Kritik Logika Mistika dan Implikasi Sosial 

Seluruh bangunan argumentasi yang telah dipaparkan, mulai dari batasan 

teologis hingga mekanisme neurobiologis, bermuara pada satu kritik sosial yang 

fundamental: bahaya laten dari apa yang disebut Tan Malaka sebagai Logika Mistika. 

Namun, perlu ditegaskan secara epistemologis bahwa penelitian ini mengadopsi 

kerangka berpikir Malaka secara terbatas pada ranah aksiologi (dampak sosial), bukan 

ontologi (hakikat ketuhanan). Penulis meminjam pisau analisis Malaka untuk 

membedah mentalitas masyarakat yang masih tertahan pada fase berpikir pra-ilmiah, 

tanpa mengadopsi pandangan materialisme dialektika-nya yang menafikan keberadaan 

entitas ghaib secara mutlak. Fokus kritik ini terletak pada kecenderungan masyarakat 

mengabaikan hubungan sebab-akibat atau kausalitas material demi penjelasan yang 

bersifat supranatural dan spekulatif.42 

Ketika masyarakat meyakini bahwa hantu visual adalah entitas nyata yang 

mampu mengintervensi kehidupan fisik, maka mentalitas yang terbentuk adalah 

fatalisme. Fatalisme ini mematikan daya juang (struggle for life) dan inisiatif manusia 

untuk menyelesaikan masalah secara riil. Sebagai contoh kasus yang lazim terjadi, 

ketika seseorang mengalami sakit mendadak, diagnosa yang muncul pertama kali 

dalam benak kolektif keluarga seringkali adalah gangguan makhluk halus atau santet, 

bukan infeksi virus, bakteri, atau gangguan medis lainnya. Akibatnya, penanganan 

medis yang seharusnya prioritas menjadi terlambat dilakukan, dan kematian yang 

secara medis bisa dicegah justru dilegitimasi sebagai takdir mistis yang tak terelakkan. 

Inilah bentuk nyata bagaimana kepercayaan terhadap hantu visual dapat merenggut 

nyawa melalui pengabaian kausalitas.43 

Dampak destruktif dari logika mistika ini juga merembes ke sektor ekonomi, 

menciptakan kerentanan sosial yang masif. Masyarakat yang terbiasa berpikir bahwa 

kekayaan atau kesialan ditentukan oleh faktor klenik menjadi mangsa empuk bagi 

praktik penipuan berkedok spiritual. Fenomena dukun pengganda uang, penjualan jimat 

kebal, atau ritual pembersihan rumah dari hantu dengan biaya fantastis, hanya bisa 

tumbuh subur di lahan masyarakat yang nalar kritisnya telah tumpul. Dalam perspektif 

sosiologis, kepercayaan terhadap hantu visual bukan sekadar kearifan lokal yang polos, 

melainkan celah eksploitasi di mana ketakutan irasional masyarakat dikomodifikasi 

(monetization of fear) oleh pihak-pihak yang tidak bertanggung jawab. Hal ini 

menciptakan lingkaran setan kemiskinan struktural, di mana sumber daya ekonomi 

yang seharusnya digunakan untuk investasi produktif atau pendidikan justru terbuang 

percuma untuk ritual-ritual pembodohan.44 

 
41 Malaka, Madilog, 72. 
42 Ibid., 75. 
43 Samsurizal dan Sadi, "Azimat Dalam Perspektif Sosial-Budaya," 9. 
44 Safitri, "Kepercayaan Gaib dan Kejawen," 25. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 127 

Lebih jauh, hegemoni ketakutan terhadap hantu menciptakan hambatan serius 

bagi kemajuan riset dan eksplorasi ilmiah. Label angker atau keramat pada suatu lokasi 

seringkali menjadi tabu kultural yang tidak boleh dilanggar, sehingga menutup potensi 

pemanfaatan atau penelitian ilmiah di tempat tersebut. Sebuah gua yang memiliki 

fenomena akustik unik atau hutan yang memiliki biodiversitas langka bisa jadi tidak 

tersentuh hanya karena adanya mitos penampakan genderuwo. Sikap ini adalah bentuk 

stagnasi intelektual, di mana rasa ingin tahu (curiosity), yang merupakan bahan bakar 

utama sains, dimatikan oleh rasa takut yang tidak berdasar. Tan Malaka 

memperingatkan dengan keras bahwa selama bangsa Indonesia masih takut pada 

bayangan pohon di malam hari, selama itu pula bangsa ini sulit untuk berdiri sejajar 

dengan bangsa-bangsa lain yang telah memegang teguh prinsip ilmu pengetahuan.45 

Oleh karena itu, dekonstruksi mitos hantu bukan sekadar perdebatan teologis 

tentang ada atau tiadanya Jin, melainkan prasyarat mutlak untuk membentuk 

masyarakat berbasis sains atau Scientific Society. Transisi dari Logika Mistika menuju 

Logika Ilmu Pengetahuan menuntut perubahan paradigma: dari masyarakat yang 

reaktif terhadap takhayul menjadi masyarakat yang proaktif mencari data dan bukti. 

Dengan menolak eksistensi hantu visual, kita sedang melatih otak untuk selalu 

menuntut bukti empiris dan penjelasan rasional atas setiap fenomena. Hanya dengan 

cara inilah, integrasi antara keimanan yang kokoh (Tauhid) dan nalar yang cerdas 

(Sains) dapat terwujud, membebaskan bangsa dari belenggu ketakutan menuju 

peradaban yang mencerahkan.46 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan serangkaian analisis integratif yang telah dilakukan, penelitian ini 

bermuara pada kesimpulan bahwa fenomena penampakan hantu dedemit tidak 

memiliki landasan ontologis yang objektif di dunia nyata. Apa yang selama ini ditakuti 

masyarakat sebagai sosok pocong, kuntilanak, atau genderuwo sejatinya adalah 

resultan dari perpaduan kompleks antara fenomena fisika lingkungan, bias biologis 

otak, dan narasi budaya. Secara teologis, fenomena ini gugur karena tidak memenuhi 

syarat Tamatsul (pemadatan materi) sebagaimana dibuktikan dalam dalil hadis. Secara 

fisika, paparan gelombang infrasound dan faktor lingkungan toksik terbukti mampu 

memanipulasi persepsi visual manusia. Secara psikologis, mekanisme evolusioner 

Hyperactive Agency Detection Device (HADD) dan Pareidolia bekerja secara otomatis 

memproyeksikan wajah atau bentuk makhluk hidup pada benda mati demi 

kewaspadaan purba. Ketika proyeksi internal ini bertemu dengan bumbu cerita rakyat 

atau folklor yang tertanam kuat dalam memori kolektif, maka terciptalah ilusi hantu 

yang terasa begitu nyata bagi pengamatnya. Dengan demikian, hantu bukanlah materi 

yang menempati ruang, melainkan peristiwa kognitif yang terjadi di dalam kepala. 

Perlu digarisbawahi secara tegas bahwa dekonstruksi yang dilakukan dalam 

penelitian ini berfokus pada aspek visualisasi populer hantu atau folkloric ghosts. 

Penelitian ini memiliki batasan epistemologis untuk tidak menafikan eksistensi Jin 

sebagai entitas metafisik (Ghaib) maupun kemungkinannya berinteraksi fisik dalam 

kondisi khusus (Tamatsul). Sesuai dengan aksioma teologis dalam Islam, keberadaan 

 
45 Tan Malaka, Madilog, 88. 
46 Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Vol. 5, 70. 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 128 

Jin diakui sebagai makhluk yang hidup di dimensi paralel, namun wujud aslinya tetap 

terhijab dari pandangan mata manusia biasa. Oleh karena itu, penolakan terhadap 

visualisasi hantu dedemit tidak serta merta menggugurkan keimanan terhadap rukun 

iman yang berkaitan dengan hal ghaib. Justru, penelitian ini mendudukkan kembali 

konsep Jin pada porsinya yang mulia sebagai makhluk ciptaan Allah yang mukallaf, 

bukan sebagai monster imajiner yang menjadi objek ketakutan irasional manusia. 

Sebagai implikasi praktis, penelitian ini merekomendasikan perlunya 

pergeseran paradigma yang fundamental di kalangan masyarakat maupun akademisi. 

Sudah saatnya umat Islam menarik garis demarkasi yang tegas antara dua wilayah: 

mengimani yang Ghaib sebagai bentuk ibadah dan ketaatan pada wahyu, dengan 

mempercayai hantu visual yang merupakan bentuk kemunduran logika dan sisa-sisa 

animisme. Akademisi dan tokoh agama perlu lebih gencar melakukan edukasi sains 

untuk mendekonstruksi Logika Mistika yang masih membelenggu nalar publik. Dengan 

meninggalkan ketakutan tak berdasar terhadap mitos hantu, bangsa Indonesia 

diharapkan dapat bertransformasi menjadi masyarakat berbasis sains (Scientific 

Society) yang mampu memecahkan masalah kehidupan dengan nalar kritis, kausalitas 

yang lurus, dan tauhid yang murni. 

 

BIBLIOGRAPHY 

Bin Baz, Syaikh. Dialog Dengan Jin Yang Masuk ke Tubuh Manusia. Diterjemahkan 

oleh Muhammad Iqbal A. Gazali. Riyadh: Islamhouse.com, 2009.  

Bukhārī (al), Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Disunting oleh Muḥammad 

Zuhayr al-Nāṣir. Vol. 3. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 1422 H. 

Cardeña, Etzel, ed. "Journal of Anomalous Experience and Cognition." JAEX 5, no. 2 

(2025). 

Dliyauddin, Mohamad. "Jin dalam Perspektif Al-Qur'an Menurut Tafsir Mutawalli 

Asy-Sya'rawi." Skripsi, Institut PTIQ Jakarta, 2021. 

Fazeli, Hamidreza, Alireza Fazeli, dan Shokrollah Fararooei. "A Critical Study of 

Tafsir Al-Manar Regarding the Miracles of Prophet Ibrahim and Prophet 

Moses." International Journal of Health Sciences 6, no. S2 (2022). 

Geertz, Clifford. The Religion of Java. London: The University of Chicago Press, 1976. 

Gufron, Nailul Izzata. "Rasionalitas Jin dalam Al-Qur'an (Kajian Tafsir Al-Manar 

Karya Muhammad 'Abduh)." Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024. 

Ibn Manzūr, Abĭ al-Faḍl Jamāl ad-Dĭn Muhammad bin Mukrim. Lisān al-‘Arāb. Juz 1. 

Beirut: Dār Sādr, t.t. 

Jalal, Baland. "The Neuropharmacology of Sleep Paralysis Hallucinations: Serotonin 

2A Activation and a Novel Therapeutic Drug." Psychopharmacology 235 

(2018). 

Malaka, Tan. Madilog: Materialisme, Dialektika, Logika. Jakarta: Widjaya, 1951. 

Safitri, Ikha. "Kepercayaan Gaib dan Kejawen: Studi Kasus pada Masyarakat Pesisir 

Kabupaten Rembang." Sabda 8 (2013). 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index


Aqlam: Jorunal of Islam and Plurality  
(P-ISSN 2528-0333; E-ISSN: 2528-0341) 
Website: http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index  
Vol. 10, No. 2 2025 

 

 129 

Samsurizal, dan Ifteakar Mohammad Sadi. "Azimat Dalam Perspektif Sosial-Budaya, 

Agama, Dan Spiritual Peradaban Manusia." Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam 

Dan Pendidikan 17, no. 1 (2025). 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an. Vol. 

5. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Szymanek, Piotr, Jana Nenadalová, dan Neil Van Leeuwen. "Revisiting Feeling of 

Threat and Agency Detection: A Preregistered Virtual Reality Study." 

Psychology of Religion and Spirituality 17, no. 3 (2025). 

Tandy, Vic, dan Tony R. Lawrence. "The Ghost in the Machine." Journal of the Society 

for Psychical Research 62, no. 851 (1998). 

Tim Penerjemah. Al-Qur’an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan 2019. Jakarta: 

LPMQ, 2019. 

Yunani, Ahmad. "Perkawinan Manusia dengan Jin: Kajian atas Naskah Ākām al-

Marjān fī Aḥkām al-Jān." Jurnal Lektur Keagamaan 16, no. 2 (2018). 

Zuchrufi, Nadia Lazar. "Telaah Penciptaan dan Keagamaan Jin Menurut M. Quraish 

Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah." Skripsi, UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019. 

 

http://u.lipi.go.id/1467088129
http://u.lipi.go.id/1467088362
http://journal.iain-manado.ac.id/index.php/AJIP/index

